إن أريد الآالاصلاح ما أسطعت (١)

# 

المَيْكِ وَلَا يُسَالِّهِ فِيَّ الْكُنُّونُ فِي الْمِيْلِافِيِّ الْكُنُّونُ فِي الْمِيْلِيِّ فِي الْمُنْ

مكتبة الثويم البخاري للينشروالتؤزيع





#### إن أربدِ إلاّ الإصلاح ماأستطعت (١١)



النَّكُونُ عَلَيْكِانَةُ النَّكُونُ عَلَيْكِانَةً





1318- P. 7 P

رقم الإيداع بدار الكتب المصرية ٢٥٧٠ - ١١ / ١١ / ٢٠٠٩م

ISBN 977-5291-95-X

بطاقة فهرسة قهرسة أثناء النشر - إعداد الهيئة العامة لدار الكتب والوثائق القومية إدارة الشئون القنية

عمارة ومحمد

القرآن يتحدى / محمد عمارة . ـ القاهرة : مكتبة الإمام البخاري للنشر والتوزيع . ٢٠٠٩ .

٢٤ ص ٤٠٠ سم ( إن أريد إلا الإصلاح ما استطعت ١١٠ )

X OF IFTO VVF

١ ـ القرآن . إعجاز

TT9 , V

ب ـ السلسلة

أ ـ العنوان

مُنْتَ مَا الْمَا ا مرال ١٠٠٢-١٠٠١ - مالا الامالاد من ١٠٠١١٠١٠ - ١٠٠١١١١١٠٠ منالا ١٠٠٢-١٠٠١ منالا ١٠٠٢ منالا ١٠٠٢ منالا ١٠٠٢ منالا

#### مقتلفتن

منذ اللحظة الأولى لنزول القرآن الكريم - بمكة المكرمة - .. وعلى امتداد سنوات نزوله - بالمدينة المنورة - .. كان الإعلان عن أنه « المُعْجِز - المتحدي » .. و « التحدي - المعجز » .. لا للعرب وحدهم .. ولا للبشر المعاصرين فقط .. بل للإنس والجن قاطبة ، عبر الزمان والمكان .. وإلى أن يرث الله الأرض ومن عليها ..

لقد تحدَّاهم أن يأتوا بمثله .. فلما عجزوا تحداهم أن يأتوا بعشر سور مثله .. فلما عجزوا تحداهم أن يأتوا بعشر سور مثله .. فلما عجزوا تحداهم أن يأتوا بسورة من مثله ، وأن يستعبنوا على ذلك بكل من وما دون الله - سبحانه وتعالى - .. وقَطَعَ قطعًا جازمًا ومتحديًا بعجزهم عن ذلك ، عبر الزمان والمكان ﴿ فَإِن لَمْ تَفْعَلُوا وَلَن تَفْعَلُوا ﴾ [البقرة: ٢٤] .

نعم ! .. فقي سورة الإسراء - المكية - : ﴿ قُل لَيِن ٱجْتَمْعَتِ ٱلإِنشُ وَالْجِنُّ عَلَىٰ أَن يَأْتُواْ بِمِثْلِ هَنَذَا ٱلقُرْءَانِ لَا يَأْتُونَ بِمِثْلِمِ. وَلَوْ كَاكَ بَعْضُهُمْ لِيُعْضِ ظَهِيرًا ﴾ [ الإسراء : ٨٨ ] .

وَفَي سُورة هُود - المكية - : ﴿ أَمْ يَقُولُونَ آفَتَرَنَّهُ قُلْ قَاْتُواْ بِعَشْرِ شُوَرٍ يَشْلِهِ، مُنْفَثَرَيْتِ وَادَعُواْ مَنِ السَّنَطَعَتُ مِن دُونِ اللَّهِ إِن كُنْتُدْ صَدِيقِينَ ﴿ فَإِلَمْ يَسْتَجِيبُواْ لَكُمْ فَأَعْلَمُواْ أَنْمَا أَنْزِلَ بِعِلْمِ اللَّهِ وَأَنْ لَآ إِلَهُ إِلَّا هُوَّ فَهَلَ أَنشُد تُسْلِمُونَ ﴾ [ مود: ١٣ - ١٤] .

وفي سورة الطور - المكية - : ﴿ أَمْ يَقُولُونَ لَقُوْلُمُ بَلَ لَا يُوْمِنُونَ \* قَلْيَأْتُوا بِحَدِيثٍ مِثْلُهِ ۚ إِن كَانُوا صَدِيقِينَ ﴾ [ الطور :٣٣ - ٣٤ ] .

وفي سورة البقرة – المدنية – : ﴿ وَإِن كُنتُمْ فِي رَبِّ مِنَا زَزَّلْنَا عَلَىٰ عَبْدِنَا فَأَنْوُا بِسُورَةٍ مِنْ مِثْلِهِ. وَآدْعُوا شُهَدَآءَكُمْ مِن دُونِ ٱللَّهِ إِن كَنتُدُرْ صَدِدِقِينَ ﴿ فَإِن لَمْ تَفْعَلُوا وَلَن تَفَعَلُوا فَأَتَّقُوا النَّارَ ٱلَّتِي وَقُودُهَا ٱلنَّاسُ وَٱلْجِجَازَةُ أُعِذَتْ لِلْكَفِرِينَ ﴾ [ الغرة :٢٣ - ٢٤ ] .

0 0 0

ولقد اجتمع الفصحاء والبلغاء من قريش .. وانتدبوا أحد زعمائهم .. وبلغائهم وقضائهم .. والملقب البلغاء من قريش .. وانتدبوا عدل قريش كلها - .. انتدبوا البوعبد شمس الوليد بن المغيرة بن عبد الله بن عمرو بن مخزوم [ ٥٩ ق. هـ ١٠٥ - ١٢٢ م ] ليسمع القرآن .. وليجيب على التحدي .. فذهب إلى رسول الله ﷺ وهو بالمسجد وسمع منه سورة الاغار الا .. فما كان من عدل قريش وقاضيها وزعيمها إلا أن شهد - وهو على شركه .. وزندقته - فقال لقومه الوالله لقد سمعت من محمد كلامًا آنفًا ما هو من كلام الإنس ولا من كلام الجن . والله ما هو بكاهن ، فقد رأينا الكهان ، فما هو بزمزمة الكاهن ولا سجعه . ووالله ما هو بمجنون ، فقد رأينا الجنون وعرفناه ، فما هو بخنقه ولا تخالجه ولا وسوسته . ووالله ما هو بشاعر ، فقد عرفنا الشعر كله رَجْزَه وهَزْجه وقريضه ومقبوضه ومبسوطه ، فما هو بشاعر . ووالله ما هو بساحر ، فقد رأينا الشعر . ووالله ما هو بساعر . ووالله ما هو بساعر . ووالله ما هو بساحر ، فقد رأينا الشعر ..

والله إن لقوله حلاوة ، وإن عليه طلاوة ، وإن أصله لمغدق ، وإن فرعه لمثمر ، وإنه يعلو ولا يُغلَى عليه .. وما أنتم ـ [ يا معشر قريش ] ـ بقائلين ـ [ فيه ] ـ من هذا شيئًا إلا وأنا أعرف أنه باطل » !! .

5 5 0

ولقد استمرً التحدي على امتداد التاريخ .. واستمرت الشهادات - شهادات العلماء الخبراء الحكماء البلغاء للقرآن الكريم .. للتحدي المعجز .. والإعجاز المتحدي .. ومن نماذج هذه الشهادات : V

« قول الإمام الهادي إلى الحق يحيى بن الحسين [ ٢٤٥ - ٢٩٨ هـ ٥٥٩ م ١ ٩٥٨ - ٢٤٥ م ] : القرآن : محكم ومتشابه ، وتنزيل وتأويل ، وخاص وعام ، وحلال وحرام ، وأمثال وغير ، وأخبار وقصص ، وظاهر وباطن » . وكل ما ذكرنا يصدّق بعضه بعضًا ، فأوله كآخره ، وظاهره كباطنه ، ليس فيه تناقض .. نأحذ بمحكم القرآن ، ونقر بمتشابهه ، أنه من الله ﴿ هُوَ ٱلَّذِينَ أَوْ تُلُوبِهِمْ زَيْعٌ الْكِنْبَ مِنْهُ مَالله ﴿ هُوَ ٱلَّذِينَ فِي قُلُوبِهِمْ زَيْعٌ الْكِنْبَ مِنْهُ مَالله ﴿ هُوَ ٱلَّذِينَ فِي قُلُوبِهِمْ زَيْعٌ فَيَعُونَ مَا تَشْكَبُهُ مِنْهُ ﴾ [العمران: ٧] . فلذلك مجعل المحكم إما ما للمتشابه . . » فيتم امتداد تاريخ القرآن الكريم ، أبدع العقل المسلم من حوله التآليف في فنون « علوم القرآن » ، إعانة لطالبي تاريخه وأسراره . . وإقامة للحجة على المعاندين . . حتى غدت الشهادات على تحدي القرآن وإعجازه فنًا من فنون التعانيف . . التي تحتاج إلى الجمع والتأليف والتصنيف .

وقدولة

و وفي عصرنا الحديث .. كتب الأستاذ الإمام الشيخ محمد عبده المحمد عبده المستان الإمام الشيخ محمد عبده المحدد المحدد

مثله ، وكان في استطاعتهم أن يجمعوا إليه من العلماء والفصحاء البلغاء ما شاءوا ، ليأتوا بشيء من مثل ما أتى به ، ليبطلوا الحجة ، ويفحموا صاحب الدعوة . وجاء الخبر المتواتر أنه مع طول زمن التحدي ، ولجاج القوم في التعدي أصيبوا بالعجز ، ورجعوا بالخيبة ، وحقت للكتاب العزيز الكلمة العليا على كل كلام ، وقضى حكمه العليّ على جميع الأحكام .

أليس في ظهور مثل هذا الكتاب على لسان أميّ أعظم معجزة وأدل برهان على أنه ليس من صنيع البشر ؟. وإنما هو التور المتبعث عن شمس العلم الإلهي ، والحكم الصادر عن المقام الرباني على لسان النبي الأمي ، صلوات الله عليه .

ولقد ثبت بهذه المعجزة العظمي وقام الدليل بهذا الكتاب الباقي الذي لا يعرض عليه التغيير ولا يتناوله التبديل أن نبينا محمدًا ﷺ رسول الله إلى خلقه ، فيجب التصديق برسالته ، والاعتقاد بجميع ما ورد في الكتاب المنزل عليه ، والأخذ بكل ما ثبت عنه من هدي وسنة متبعة .

وقد جاء في الكتاب أنه خاتم الأنبياء فوجب علينا الإيمان بذلك كذلك .. إن القرآن كلام سماوي ، تنزل من حضرة الربوبية ، التي لا يكتنه كنهها ، على قلب أكمل الأنبياء . وهو يشتمل على معارف عالية ، ومطالب سامية ، لا يشرف عليها إلا أصحاب النفوس الزاكية والعقول الصافية .

وإن الطالب له يجد أمامه من الهيبة والجلال ، الفائضين من حضرة الكمال ، ما يأخذ بتلابيبه ، ويكاد يحول دون مطلوبه .

ولكن الله تعالى خَفَّفُ علينا الأمر ، بأن أمرنا بالفهم والتعقُّل لكلامه ، لأنه إنما أنزل الكتاب نورًا وهدى ، مبيّنًا للناس شرائعه وأحكامه ، ولا يكون كذلك إلا إذا كانوا يفهمونه .

فداوم على قراءة القرآن ، وتفهم أوامره ونواهيه ، ومواعظه وعبره ، كما كان

يُتلى على المؤمنين والكافرين أيام الوحي .. ثم اذهب إلى ما يشخصك القرآن إليه ، واحمل بنفسك على ما يحمل عليه ..

ولقد خط القرآن للعرب طرقًا للتعبير ، ومُهَد لهم سبلاً جديدة لصوغ الأساليب ، ليخرج بهم من ضيق ما كالوا التزموه ، ويبعد بهم عن تكلّف كانوا رئموه - [ أحبوه وألفوه ] - . . ولقد كان البدوي راعي الغنم ، يسمع القرآن فيخر له ساجدًا لم عنده من رقة الإحساس ولطف الشعور . .

ولقد قال الأصمعي [ ١٢٢ - ٢١٦ هـ ٧٤٠ - ٨٣١ م ] : سمعت ينتا من الأعراب - خماسية أو سداسية - تنشد :

أستغفر الله لذنبي كله قتلتُ إنسانًا بغير جلّه مثل غزال نّاعم في دله وانتصف الليل ولم أصله فقلت لها: قاتلك الله ما أفصحك !! .. فقالت : ويحك ! أيعد هذا فصاحة ، مع قوله تعالى : ﴿ وَأَوْجَيْنَا إِلَى أَيْرِ مُوسَى أَنَ أَرْضِعِيةٌ فَإِذَا خِفْتِ عَلَيْهِ فَصاحة ، مع قوله تعالى : ﴿ وَأَوْجَيْنَا إِلَى أَيْرِ مُوسَى أَنَ أَرْضِعِيةٌ فَإِذَا خِفْتِ عَلَيْهِ فَصاحة ، مع قوله تعالى : ﴿ وَأَوْجَيْنَا إِلَى أَيْرِ مُوسَى أَنَ أَرْفُوهُ إِلَيْكِ وَجَاعِلُوهُ مِنَ فَكَالِيدِهِ فِي آلِقِيمِ وَبِشَارتين اللهِ اللهُ مَا القصص: ٧] ، فجمع في آية واحدة بين أمرين ونهيين وبشارتين ا ! .

9 6 6

أما تلميذ الأستاذ الإمام .. زعيم الأمة .. وقائد أعظم ثورات الشرق في الفرن العشرين سعد زغلول باشا [ ١٢٧٣ - ١٣٤٦ هـ ١٨٥٧ - ١٩٢٧ م ] - العشرين سعد زغلول باشا [ ١٢٧٣ - ١٣٤٦ هـ ١٩٢٧ م المانيخ علي عبد الرازق الذي انتقد كتاب [ الإسلام وأصول الحكم ١٩٦٦ م الشيخ علي عبد الرازق المدي التقد كتاب [ هـ ١٩٨٥ - ١٩٦٦ م] سنة ١٩٢٥ م لمانيه من محاولة لعلمنة الإسلام .. وانتقد كتاب [ في الشعر الجاهلي ] للدكتور طه حسين [ ١٩٠٦ - ١٩٩٣ م .. لما فيه من تطاول على الصدق التاريخي لبعض قصص القرآن .. وكتب ثناء مستطابًا على

نقض العلامة محمد فريد وجدي [ ١٢٩٥ - ١٣٧٣ هـ ١٨٧٨ - ١٩٥٤ م الكتاب [ في الشعر الجاهلي ] . . فإنه هو الذي تحدث عن الإعجاز المتحدي للقرآن الكريم - في تقديمه لكتاب العلامة مصطفى صادق الرافعي [ ١٩٥٧ . ١٢٩٧ م ١٣٥٦ هـ ١٣٥٦ هـ ١٩٨٠ . ١٩٦٦ م أو البلاغة النبوية ) سنة ١٩٢٦ م معال المقال : ه لقد تحدى القرآن أهل البيان ، في عبارات قارعة محرجة ، ولهجة واخزة موغمة ، أن يأتوا بمثله أو سورة منه ، فما فعلوا ، ولو قدروا ما تأخروا ، لشدة حرصهم على تكذيبه ، ومعارضته بكل ما ملكت أيمانهم ، واتسع له إمكانهم » . هذا العجز الوضيع بعد ذلك التحدي الصارخ ، هو أثر تلك القدرة الفائقة ، وهذا السكوت الذليل بعد ذلك الاستفراز الشامخ ، هو أثر ذلك الكلام العزيز » . .

a de la la

أما الرافعي وهو من أئمة البلاغة في القرن العشرين . فهو القائل عن القرآن الكريم : « إن القرآن أنزل لتكون كل نفس سامية نسخة حية من معانية ، وليكون هو النفس المعنوية الكبرى . فهو كتاب ، ولكنه مع ذلك مجموعة العالم الإنساني » .

0 0 0 0

وإذا كان أساطين البيان والبلاغة والفصاحة - من مشركي قريش - في القرن السابع الميلادي - قد شهدوا بأن هذا القرآن الكريم لا يمكن أن يكون قول بشر .. شهدوا بذلك وهم على شركهم ووثنيتهم .. فإن القرن العشرين فذ حفل بشهادات عدد من خبراء اللاهوت ، الذين تبحروا في الكتب المقدسة لذي الديانات السماوية الثلاث - البهودية .. والنصرانية .. والإسلام .. حفل بشهادات من هؤلاء اللاهوتيين الخبراء للقرآن الكريم بأنه وحي الله المباشر إلى

محمد بيني الذي لم يصبه أي تحريف ولا تغيير ولا تبديل . وأنه عندما تحدى البشر أن يأتوا بشيء من مثله ما كان لأي من البشر أن يستطبع الاستجابة لهذا التحدي المعجز ، لأنه ليس في استطاعة أي من البشر أن يتحدى آيات الله - القرآن الكريم - .

ويكفي أن نشير إلى شهادة القس الإنجليكاني العلامة الإنجليزي الموتجمري وات ١٩٠٩ - ٢٠٠٦ م]. وهو قسيس ابن قسيس عمل راعيًا بالعديد من الكنائس الإنجليكانية في لندن وأدينيرة والقدس .. وبعد فقهه لليهودية والنصرانية ، وكتبهما المقدسة ، أمضى أكثر من ثلث فرن في دراسته العربية والإسلام وتُوّخ هذه النجرة العلمية بشهادته للقرآن الكريم - من موقعه كقس نصراني - فقال : ١٩ إن القرآن هو وحي الله المباشر إلى محمد .. إنه صادر عن الله ، وبالتالي فهو وحي ، وليس كلام محمد بأي حال من الأحوال ، ولا هو نتاج تفكيره ، وإنما هو كلام الله وحده ، قصد به مخاطبة محمد ومعاصريه ، ومن هنا فإن محمدًا ليس أكثر من رسول اختاره الله لحمل هذه ومناك إشارات إلى أنه مُوجّه للجنس البشري قاطبة ، وقد تأكّد ذلك عمليًا بانتشار الإسلام في العالم كله ، وقبلة بشرّ من كل الأجناس تقريبًا .. وهو يعظى بقبول واسع بصرف النظر عن لغته ، لأنه يتناول الإنسانية ..

إننا نؤيد بصدق محمد وإخلاصه عندما يقول : إن كلمات القرآن ليست نتيجة أي تفكير واع منه .

وعندما تحدَّى محمد أعداءه بأن يأتوا بسورة من مثل السور التي أُوحيت إليه ، كان من المفترض أنهم لن يستطيعوا مواجهة التحدي ، لأن السور التي تلاها محمد هي من عند الله ، وما كان لبشر أن يتحدى الله .. . . . . هكذا مثل القرآن الكريم .. ولا يزال .. وسيظل .. « الإعجاز – المتحدّي : و « التحدّي – المُعجِز » ..

وبذلك شهد الحكماء .. الخبراء .. العلماء .. البلغاء على امتداد العصور .. وصدق الله العظيم :

وصدق الله العظيم : ﴿ ذَالِكَ ٱلْكِكَتُ لَا رَبِّ فِيهُ هُدًى لِلمُنْقِينَ ﴾ [البرة: ٢]، ﴿ ذَالِكَ ٱلْكِكَتُ لَا رَبِّ فِيهُ هُدًى لِلمُنْقِينَ ﴾ [البرة: ٢]،

> القاهوة في محرم ٢٠٠٠ هـ. يتأبر ٢٠٠٩م

# مذخل عن إعجب إزالقبران شحصادات

عندما نزل افروح الأمين - جبريل عليه السلام - بالقرآن الكريم على قلب الصادق الأمين محمد بن عبد الله المنهجة .. مثل هذا القرآن - لأول مرة في تاريخ معجزات الأنبياء والمرسلين : با المعجزة .. والرسالة با معًا .. ففي الرسالات السابقة على رسالة الرسول الخاتم كانت المعجزات منفصلة عن كتب الرسالات .. فكانت معجزات مادية ، تدهش العقل ، الذي كان في طور الطفولة . يحتاج إلى الانبهار بالمدهشات .. وعندما بلغت الإنسانية من الرشد . جاءت معجزة الرسالة الخاتمة والخالدة معجزة عقلية الإنسانية من الرشد . جاءت معجزة الرسالة الخاتمة والخالدة معجزة عقلية وسننفر العقل التفكر والتدبر والنظر . ويستنفر العقل التفكر التفكر . .

وبعد أن كانت المعجزة المادية - في الرحالات السابقة - حجة على من شاهدها واندهش بها فقط - ومن ثُمّ فإنها موقوته - جاءت معجزة الرسالة الخالدة في ذات الكتاب الخائد ، الذي تعهد الله بحفظه : ﴿ إِنَّا لَمْ لَحُنِظُونَ ﴾ [ الحجر : ٩] . ولم يتركه لحفظ الناس - الذين يجوز عليهم الخطأ والنسيان والضلال ..

وإذا كانت سُنَّة التدافع بين الحق والباطل، هي سُنَّة إلهية عامة ودائمة ﴿ وَكَذَالِكَ اَجَعَلْنَا لِكُلِّ نَبِيّ عَدُوًّا شَيَنطِينَ ٱلْإِنِس وَٱلْجِنِّ يُوحِي بَعْضُهُمْ إِلَى بُعْضِ رُخُوْنَ ٱلْقَوَّلِ عُرُوزاً وَلَوْ شَاتَة رَبُّكَ مَا فَعَـٰلُوهُ فَلَـٰرَهُمُّ وَمَا يَقَثَرُونَ ﴾ [الأنعام: ١١١٦].

فلقد جاء الإعجاز القرآني متحديًا لكل أضحاب العقائذ والفلسفات الخارجة عن العبودية لله الواحد .. في عضر نزوله .. وعلى امتداد الزمان والمكان إلى أن يرث الله الأرض وقن عليها .. الأمر الذي أثار – ولابد أن يثير – الافترانات على هذا القرآن - منذ لحظة نزوله وعلى مر العصور .. إنه الإعجاز الخاتم والخالد لسلسلة النبوات والرسالات .. والتحدي الدائم للخارجين عن حظيرة الإسلام .. ومن قَمْ فإن معارضته والافتراء عليه ، ومحاولات تشويهه ، هي الأخرى دائمة على امتداد العصور . ولذلك ، فإن آبات التحدي قد انتشرت في سور القرآن الكريم : في المو القرآن الكريم : في ألم المؤن الكريم : في سور القرآن الكريم : في ألم المؤن المؤن المؤن الكريم : في مؤن ألم المؤن الكريم : في مؤن ألم المؤن الكريم : في المؤن الكريم المؤن المؤن المؤن الكريم : في المؤن ال

﴿ بَلَ هُوَ قُرْمَانٌ يَجِيدُ ﴿ فِي لَقِجٍ تَحَفُّونِكِم ﴾ [ البروح: ٢١ - ٢٧] . ﴿ إِنَّهُ لَقُرْمَانٌ كَرِيمٌ ﴿ فِي كِنَتِ مَّكْتُونِ ﴿ لَا يَمَشُـهُۥ إِلَّا ٱلْمُطَهَّرُونَ ﴿ تَنزِيلٌ مِن رَّبِ ٱلْمُنْكِمِينَ ﴾ [ الواقعة : ٧٧ - ٨٠] .

﴿ أَفَلَا يَنْدَبُّرُونَ ٱلْقُرِّءَانُّ وَلُو كَانَ مِنْ عِندِ غَيْرِ ٱللَّهِ لُوَجَدُّواً فِيهِ ٱلْحَيْلَافَا كَيْبِيرًا ﴾ [النساء: ٨٢] .

﴿ وَمَا كَانَ هَٰذَا الْقُرُمَانُ أَن يُفَتَرَكَن مِن دُوْتِ اللَّهِ وَلَنَكِن تُصَّدِيقَ الَّذِي مَيْنَ يَدَيْهِ وَتَّفْصِيلَ الْكِئْتِ لَا رَبِّبَ فِيهِ مِن رُّتِ الْعَنْلِينَ \* أَمْ يَقُولُونَ الْفَتَرَانَةُ قُلْ فَ أَتُواْ بِشُورَةٍ مِثْلِهِ. وَأَدْعُواْ مَنِ ٱسْتَطَعْشُد مِن دُونِ ٱللَّهِ إِن كُنْتُمْ صَلِيقِينَ ﴾ [يونس: ٣٧ - ٣٨].

﴿ أَمْ ۚ يَقُولُونَ لَقَوْلُهُ ۚ بَلَ لَا يُؤْمِنُونَ \* فَلَيْأَنُوا ۚ بِحَدِيثِ مَثْدِهِ إِن كَانُوا صَدِدِقَيْنَ ﴾ [ الطور : ٣٣ -٣٤ ]

﴿ الَّمَّرَ » أَمْنِيلُ الْكِتْبِ لَا رَبِّ فِيهِ مِن رَّبِ ٱلْكَلَمِينَ \* أَمْ يَقُولُونَ اَفَكَرَيْفُهُ بَلَ هُوَ الْكَفُّ مِن رَبِكَ لِلتُمْلِدَ قُوْمًا مَّا أَمْنَهُم مِن لَّذِيرٍ مِن قَبْلِكَ لَعَلَهُمْ يَهْمَدُونَ ﴾ [السجدة: ١ - ٣].

﴿ أَمْ يَقُولُونَ آقَدُرَنَهُ قُلَ مَا أَقُوا بِعَشَرِ سُورٍ مِشْلِهِ، مُفَكَّرَيْنَتِ وَأَدْعُوا مَن السَّنَطَعْتُم بِن دُونِ اللهِ إِلَّا هُوَّ فَهُلُ أَنْتُم شُلِوْنَ ﴾ إلَّمْ يَسْتَجِيبُوا لَكُمْ فَاعْلَمُوا أَنْمَا أَنْتُم شُلِلُونَ ﴾ [عوم ١٠-١١] أَيْلَ بِعِلْمِ اللهِ وَأَن لَا إِلَهُ إِلَا هُوَّ فَهُلُ أَنْتُم شُلِلُونَ ﴾ [عوم ١٠-١١] ﴿ وَإِن كُنتُم فَلَ إِلَّا هُو فَهُلُ أَنْتُم شُلِلُونَ ﴾ [عوم ١٠-١١] ويُعْلِم اللهِ وَإِن كُنتُم فِي رَبِّ مِنَا وَيُونَ اللهِ إِن كُنتُم صَدِيقِينَ ﴿ فَإِن لَمْ وَمِنْ اللهِ إِن كُنتُم صَدِيقِينَ ﴿ فَإِن لَمْ وَمِنْ اللهِ إِن كُنتُم صَدِيقِينَ ﴿ فَإِن لَمْ وَمِن اللهِ إِن كُنتُم صَدِيقِينَ ﴿ فَإِن لَمْ وَمِن اللهِ إِن كُنتُم صَدِيقِينَ ﴿ فَإِن لَمْ وَمِنْ اللهِ وَاللّهُ مَن وَقُودُهُما النّاسُ وَالْجُمَارَةُ أَعِدَتُ اللّهُ اللهُ وَلَوْدُهَا النّاسُ وَالْجُمَارَةُ أَعِدَتُ اللّهُ اللّهُ وَلَوْدُهُما النّاسُ وَالْجُمَارَةُ أَعِدَتُ اللّهُ وَلَوْدُهُمَا النّاسُ وَالْجُمَارَةُ أَعِدَتُ اللّهُ اللهُ وَلَوْدُهُمَا النّاسُ وَالْجُمَارَةُ أَعِدَتُ اللّهُ اللهُ وَلَى اللّهُ وَلَوْدُهُمَا النّاسُ وَالْجُمَارَةُ أَعْدَتُ اللّهُ وَلَى اللّهُ وَلَوْدُهُمَا النّاسُ وَالْجُمَارَةُ أَنْهُمُ اللّهُ وَلَوْدُهُ اللّهُ اللّهُ وَلَى اللّهُ وَلَى اللّهُ وَلَنْ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَوْدُهُمَا اللّهُ وَلَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَلّهُ وَلَاللّهُ وَلَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَالْمُونَ اللّهُ وَلَهُ وَلَالِهُ وَلَوْدُونَ اللّهُ وَلَا لَاللّهُ وَلَوْدُولُونَ اللّهُ وَلِي اللّهُ وَلِهُ وَلَاللّهُ وَلَالْمُونَ اللّهُ وَلَاللّهُ وَلَاللّهُ وَلَالِمُونَ اللّهُ وَلَالْمُونَ اللّهُ وَلَالْمُونَ اللّهُ وَلَالِهُ وَلَالْمُ اللّهُ وَلَالْمُونَ اللّهُ وَلَالِهُ وَلَالْمُ وَلَالْمُونَ اللّهُ وَلَالْمُ وَلِي اللّهُ وَلَالْمُونَ اللّهُ وَلَالْمُونَ اللّهُ وَلَالِهُ وَلَالْمُهُ وَلَالْمُونَ اللّهُ وَلَالْمُ وَلَالْمُ وَاللّهُ وَلَالْمُ وَاللّهُ وَلَالْمُونَا اللّهُ اللّهُ وَلَالْمُ وَلَالْمُونَا اللّهُ وَلَالِهُ وَلَاللّهُ وَلَاللّهُ وَلَالْمُ اللّهُ وَلَاللّهُ وَلّهُ وَلَاللّهُ وَلَاللّهُ وَلَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَاللّهُ وَلّهُ وَلَاللّهُ وَلَالِهُ لِلْمُولِقُولُ مُنْ اللّهُ وَلَاللّهُ و

هكذا تناثرت عشرات آيات التحدي في سور القرآن الكريم ، معننة استحالة محاكاة هذا الإعجاز ، لأنه تنزيل من حكيم حميد .

» عندما تُحَدَّى القرآن جميع المكذّابين بأنه الوحي المجسد لنبأ السماء العظيم. ودعاهم - إن كانوا صادقين - أن يستجمعوا طاقاتهم وملكاتهم، ويجمعوا شركاءهم ومعبوداتهم ، ليأتوا بعشر سور من مثل القرآن .. أو بسورة من مثله .. استخدم مصطلح » المثل » .. وذلك لحكمة بالغة الا

بدركها إلا البلغاء ، الذين يعرفون أسرار البلاغة التي بلغت الذروة في هذا القرآن الكريم ، . ففي التشبيهات والمقارنات هناك عدة اصطلحات ، لكل منها معنى محدد في هذه التشبيهات والمقارنات .

هناك مصطلح « النَّدّ » .. وهو يعني المشاركة في الجوهر فقط .
وهناك مضطلح « الشَّبه » .. وهو يعني المشاركة في الكيفية فقط .
وهناك مصطلح « الشّكل » .. وهو يعني المشاركة في القدر والمساحة فقط .

لكن مصطلح ٥ المثل » - كما يقول الراغب الأصفهاني [ ٥٠٢ ه. - الكن مصطلح ٥ المثل » - عمام في جميع القرآن ) : « عام في جميع ذلك » .. أي معناه المشاركة في الجوهر .. والكيفية .. والكمية .. والقدر .. والمساحة - جميعًا - ..

إن في القرآن سجعًا .. لكن وجود السجع في الكلام لا يجعل هذا الكلام « مثل القرآن .. وإن في القرآن آيات جاءت منظومة مثل نظم الشعر في لن لنّالُوا آلَيْرَ حَتَى تُنفِقُوا مِنَا يَجْبُونَ ﴾ إن عسران . ١٩٢ . لكن الشعر لا « بماثل « القرآن .. إذ لابد « للمثل ا من المشاركة في جميع الوجوه .. وليس في وجه واحد من الوجوه .. كذلك تَمَيُّرَ القرآن وامتاز وفارق كل ألوان الإيداع البشري في الصنعة والإيداع .. إنَّه قرآن عربي ، لا تخرج كلماته وآياته وسوره عن حروف العربية ومقرداتها .. ومع ذلك ، فإل أرباب البلاغة قد اكتشفوا - ولا يزالون يكتشفون - أن الإيداع والتركيب والصنعة في هذا القرآن الكريم قد تَمَيَّرُتُ وفارقت كل ما اعتاده

البشر اللِّين استخدموا ذات المفردات ، بما في ذلك صناعة الحديث النبويِّ : الذِّي صاغه الرسول ﷺ - وهو الذي أوتي جوامع الكلم - ... ولذلك ، فلقد أصاب الدكتور طه حسين [ ١٣٠٦ – ١٣٩٣ هـ/ ١٨٨٩ - ١٩٧٣ م ٢ - لأنه أحد بلغاء العصر - كَبدَ الحقيقة ، عندم قال : ١ إن الكلام العربي : شعر .. ونشر .. وقرآن » .. وعلى سبيل المثال ، فإن أسلوب القرآن وصنعته ينفردان - دون كل صناعات الأساليب البشرية - باستخدام كلمة ؛ المطر » في العداب والأذي والانتقام . . أما في السراء فيستخدم كلمة « الغيث » ! . . ويستخدم مصطلح « التغيير » للسلبي .. وفي الإيجابي يستخدم مصطلح « الإصلاح » . ا .. و « المرضع » – في القرآن – هي المرأة في قترة الرضاعة . . أما « المرضعة » . فهي المرأة في حال الإرضاع! . . و ٥ الجسم ٥ - في القرآن - يأتي للحيّ .. أما الميث فهو « جسبد » ! .. و « الشَّنة » تأتي للشمسية .. بينما « العام » يأتي للقمرية ! .. و « القُسَم » يأتي لمطلق اليمين .. بينما ه الحَلِف " هو للحنث في اليمين! .. وهناك فارقى بين " المجيء " وبيس الإتبان » - في القرآن الكريم - فالمجيء يكون من مكان أو زمان فريب .. بينما الإتيان يستخدم في حالة المكان أو الزمان البعيد! .. وكلمة العباد » تغلب في المؤمنين المطيعين ، بينما كلمة « العبيد » تغلب في الكفار العصاة ! .. ولقد جاءت « السماء " - في القرآن الكريم - مفردًا | وجمعًا .. بينما جاءت ٩ الأرض ٩ مفردة فقط ودائمًا ! .. وجاء ٩ البصر : ١ مفردًا وجمعًا ، بينما جاء « السمع » مفردًا فقط ! ... وجاء « النهار » مفردًا ، وإذا جمع استخدم لفظ « أيام » - لا نُهر - . . وجاء « الصراط » ، مفردًا ، وإذا أريد الجمع استخدم لفظ « شبل » ! . . وجاء « النور » مفردًا ، لا جمعًا ! . . وجاءت » الظلمات » جسعًا لا مفردًا ! . . وكان التزام الجمع في « الألباب » و « الأكواب » و « الأصفاد » و « الأباريق » و « السرابيل » ، و « الأساطير » و « الأرائث » و « العالمين » و الأرائث » و « العالمين » ولم يرد أي منها مفردًا . . ففارقت الصنعة في القرآن الكريم كل صناعات الأساليب البشرية ، بما في ذلك الحديث النبوي الشريف ! .

" في القرآن الكريم من أوجه التناسب ما يعلو به على أية اله هندسة البشرية في أي أسلوب من الإبداعات الإنسانية .. وعلى سبيل المثال ، فالحروف المعروفة التي بدأت بها بعض السور القرآنية - مش فالحروف المعروفة التي .. و في الرّ كي .. إلخ . قد اشتملت على نصف حروف الأبجدية العربية - أربعة عشر حرفًا - وفي هذه الحروف الأربعة عشر حرفًا نام منقوطان - هما (ق ، ن) - والنا عشر حرفًا غير منقوطة ! .. وفي أحرف الأبجدية الأخرى الأربعة عشر حرفان غير منقوطين - هما (و، د) - والاثنى عشر الأخرى الماقية منقوطة ! .. وفي هذه الحروف التي بدأت بها بعض السور - يُصْف الحروف المهموسة في الأبجدية العربية ! .. ويضف الحروف المقلقة ! .. ويضف الحروف المقلقة ! .. ويضف الحروف المقلقة ! .. ويضف الحروف النصف من حروف كل مخرج !! ..

وإذا كان القرآن الكريم قد بدأ به ﴿ ٱلْحَكَمَدُ لِلَّهِ رَبِّ ٱلْعَلَمِينَ ﴾ -

في سورة الفائحة .. فإن كل أرباع القرآن الكريم - الأربعة - قد بدأت به المستحد لله م الدربعة الناسي بيدا - بالأنعام - ﴿ لَلْمَعَدُ بِنُو اللَّذِي خَلَقَ السَّمَوَةِ وَ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى عَبْدِهِ اللَّهُ عَلَى عَبْدِهِ الْكِنْبُ ﴾ - والربع التالث بيدا بالكهف - ﴿ لَخْمَدُ بِنُهِ اللَّهِ عَلَى عَبْدِهِ الْكِنْبُ ﴾ - والربع الرابع بيدا بقاطر - ﴿ نَخْمَدُ بِنُهِ فَاطِرِ اللَّهُ عَلَى عَبْدِهِ وَالْمُرْضِ ﴾ . . ا . . .

وفي هذه القطرة - من البحر البرهان على أن هذه الهندسة المفارقة لكل ألوان هندسات الأساليب البشرية ، هي إشارة إلى كنور الإعجاز المتردعة في القرآن الكريم الذي لا تنتهي عجائبه - . .

#### شحصا دات

ولأن الصنعة لا يُدْرِكُ قَدْرَهَا ومستواها إلا « الصُّتَّاعُ » .. ولأن العلم لا يُدْرِكُ أسرارَهُ إلا العلماء .. رأينا شهادات أهل صناعة البلاغة لإعجاز هذا القرآن .. ولتفرده .. ولمفارقته طاقات البشر والمعتاد والميسور للناس .. . فأبو عبد شمس الوليد بن المغيرة بن عبد الله بن عمرو بن مخزوم و فأبو عبد شمس الوليد بن المغيرة بن عبد الله بن عمرو بن مخزوم و و ٩٥ ق . ه - ١ ه/ ٥٣٥ - ١٢٢ م ١ - وهو من زعماء قريش .. وانادقتها .. ومن قضاة العرب في الجاهلية - والمُلقَب « بالغذل » - لأنه كان عذل قريش كلها - عندما شمِع رسولَ الله في العالم صنعة إعجاز المنسجد - سورة « غافر » - أدرك - رغم شركه - أنه أمام صنعة إعجاز مفارقة لقدرات البشر وعاداتهم وإمكاناتهم .. فقال : ٥ والله لقد سمعتُ من محمد كلامًا آنفًا ما هو من كلام الإنس ولا من كلام الجن ، والله ما

هو بكاهن ، فقد رأينا الكهاب ، فما هو يزمزمة الكاهن ولا يسجعه ، ووالله ما هو بمجنون ، فقد رأينا الجنون وعرفناه ، فما هو بكنقه ولا تخالجه ولا وسوسته . ووالله ما هو بشاعر ، فقد عرفنا الشعر كله ، رجزه و هزجه وقريضه ومقبوضه ومبسوطه ، فما هو بشاعر : والله ما هو بساحر . فقد رأينا الشخار وسحرهم ، فما هو بنفته ولا عُقده .. والله إن يقوله حلاوة ، وإن عليه طلاوة ، وإن أصله لمعدق ، وإن فُوعه لمتمر ، وإنه يعلو ولا يُعلَى عليه .. وما أنتم - [ با معشر قريش ] - بقائلين [ فيه ] - من هذا شيقً للا وأنا أعرف أنه باطل ا !! .

لقد شهد الصانع الماهر - لأنه «عدّل » - رغم شركه - يأن ما سمعه » ما هو من كلام الإنس ولا من كلام الجن » أبدًا . . ومن ثَمَّ قلابد أن يكون كلام رب الإنس والجن - سبحانه وتعالى رب العالمين . .

مأما عتبة بن ربيعة بن عبد شمس - أبو الوليد - [ ٢ هـ - ٢ ٢ م] وهو من سادة الشرك في مكة - فلفد شهد - هو الآخر - رغم شركه - مفارقة القرآن الكريم لطاقات المشر وقدراتهم .. فقال : القد سمعت قولاً ، والله ما سمعت مثله قط ، والله ما هو بالشعر ، ولا بالسحر ، ولا بالكهانة .. ووالله ليكونن لهذا الذي سمعت نبأ عظيم ١١ .

هكذا وَقَفَ الخبراء ، وأساطين البلاغة والفصاحة ، أمام هذا الإعجاز القرآني : شاهدين بألوهيته .. حتى وإذَّ مُتَعَثَّهُم العصبية الجاهلية وتقليد الآباء من إعلان الإيمان برسالة هذا القرآن الكريم .

- في سنة ١٩٢٦ م كَثَبَ الدكتور طه حسين | ١٣٠٦ - ١٣٩٣ هـ

١٨٨٩ - ١٩٨٣ ] كتابه [ الشعر الجاهلي ] = وكان الرجل في ذلك التاريخ يمرُ بمرحلة انبهاره بالنموذج الحضاري الغربي .. فسطر في هذا الكتاب ثمالية وعشرين سطراً شَكَّكُ فيها ببعض ما وَرَدُ في القرآن الكريم الكتاب ثمالية وعشرين سطراً شَكَّكُ فيها ببعض ما وَرَدُ في القرآن الكريم والمماعيل - عليهما السلام إلى الحجاز ، وإقامتهما قواعد البيت الحرام - ثم خذَفَ الرجلُ هذه السطور ، وطؤز كتابه ، وغَيْرُ عنوانه - إلى [ في الأدب الجاهلي ] - وتجاوز هذه المرحلة التي كان فيها منبهرًا بمناهج الشك الغربية - الشك العبثي لا السهجي - ووَصَلَ إلى الدعوة إلى وجوب أن ينص في الدستور على أن لا يصدر قانون يخالف القرآن الكريم ! ...

لكن طه حسين - حتى في مرحلة جنوجه الفكري - ويسبب من أنه كان واحدًا من أبرز بلغاء العصر ، الذين لم يُلْحَنُوا قطَّ في العربية . . ولأنه كان أحد أساطين الإدراك لأسرار التركيب القرآني والبيان العربي . . تُحدَّثُ عن القرآن الكريم باعتباره إعجازًا للبشر . . ومتميزًا عن صناعات البشر في عالم الأساليب . . فَكَتَبُ عن تُغُرُد القرآن وعُلُوه على كل مستريات الإبداع البشري ، يقول : القداقلُ في بعض أحاديثي عن نشأة النشر عند العرب : إنَّ القرآن في القرآن أنه مذاهبه وأساليبه الخاصة في التعبير والتصوير والأداء .

فيه من قيود الموسيقي ما يخيل إلى أصحاب السلاجة أنه شعر ، وفيه س قيود القافية ما يخيل إليهم أنه سجع ، وفية من الحرية والانطلاق والترشّل ما يُخيل إلى بعض أصحاب السلاجة الآخرين أنه نثر . ومن أجل هذا تُحدِع المشركون من قريش، فقالوا: إنه شعر، وكذبوا في ذلك تكذيبًا شديدًا .. ومن أجل هذا تُحدِع كذلك بعض المتنبعين لناريخ النشر، فظنوا أنه أول النثر العربي، وتكذيبهم الحقائق الواقعة تكذيبًا شِديدًا ، فلو قد حاول بعض الكتاب الثائرين - وقد حاول بعضهم ذلك - أن بأتوا بمثله لما استطاعوا إلا أن بأتوا بما يضحك ويثير السخرية »! ..

نعم .. كُتُبَ طه حسين ذلك .. وشَّهِندَ بهذا منذ أربعينات القرن العشرين .

#### مسيلمة وأحفاده

وإذا كان نفر من أصحاب أساطين الشرك في الجاهلية ، قد شهدوا للقرآن الكريم بأنه لا يمكن أن يكون من كلام الإنس ولا من كلام الجن .. ومع ذلك متَعَثّهم العصبية لما وجدوا عليه آباءهم من الإيمال بما جاء به القرآن ، ومن التحوّل عن الجاهلية إلى الإسلام .. فإن الجاهلية التي نَزَلَ القرآن على أهلها قد شهدت ردود فِعل أخرى .. لكنهم جميعًا قد وقفوه أمامه عاجزين عن الإتيان بشيء من مثله .

فالدين قالوا: إنه سحر .. وأن الدي جاه به ساحر .. قد سلموا بأنه قرق ما يستطيعون !! .. و كذلك الذين قالوا: إنه أساطير الأولين .. سلموا بأنهم لا يستطيعون محاكاته ، لأنهم ليسوا هؤلاء الأولين !! .. ومثلهم الذين قالوا: إنما يُعَلِّمُه بَشَرٌ أُجنبي ، لا يستطيعون محاكاته والإتيان بمثله ، !! .. جميعًا سلَّموا بعجزهم غن مجاراة القرآن الكريم ، مُعَلَّقِينٌ سببٌ العجز هذا على

مختلف الأسباب! .. اللهم إلا واحدًا من هؤلاء، دَفَعَتْه العصبية لقبيلته - « حنيفة » - ضد مُضَر وقريش ، إلى أن يحاول تقليد القرآن ، فجاءت محاولته نموذ مجا خالدًا من نماذج السخرية والهزل والإضحاك .. وذلكم هو مسيلمة الكذاب [ ١٢ هـ - ١٣٣ م ] الذي قال لأتباعه : إن « رحمانًا » ينزل عليه .. وإن إه - هو الآخر كتابًا ، جاء فيه : « إنا أعطيناك الجواهر ، فصل لربك وجاهر .. والفيل وما أدراك ما الفيل ، له خرطوم طويل .. ضغدع بنت ضفدعين ، يُقِي ما تنقين أعلاك في الماء وأسفلك في الطين ، لا الشارب تمنعين ، ولا الماء تكدرين .. والليل الأطخم ، والذئب الأدلم ، والجزع الأزلم ، ما انتهكت أسيد من محرم .. ألم تر كيف فعل رَبُك بالخبل ، أخرج منها نسمة تَسْعي ، من بين صفاق وحشى » ا! .

#### 發 幣 排 验

ولقد فللت عبارات مسيلمة الكذاب هذه تثير السخرية ، على امتداد أربعة عشر قرئًا ، ، حتى جاء أحفاده ليصنعوا شيئًا من مثل ذلك ويضعوه على شبكة ، الإنترنت » قائلين : إنه قرآن جديد !! .

 في الموقف الغربي من القرآن ، تنوعت الاتجاهات التي تصدت للقرآن الكريم ..

« فوجدنا تيار العداء الفجّ والضريح للقرآن الكريم ..

- ومن نماذج هذا التيار ٥ مارتن لوثر ٥ [ ١٤٨٣ - ٢٥٤٦ م ] الذي قال عن القرآن الكريم : « أي كتاب بغيض وفظيع وملعون هذا القرآن . . ملئ بالأكاذيب والخرافات والقظائع .. وإن إزعاج محمد ، والإضرار بالمسلمين ، يجب أن تكون هي المقاصد من وراه ترجمة القران وتعزف المسيحيين عليه » !! .

فهو يخاف القرآن .. ويُشبُّه .. ويترجمه على النحو الذي يحقق هذا السباب ! ..

- وفي هذا الاتجاه ساو الشاعر الألماني " جوته " [ ١٧٤٩ - ١٨٣٢ م] .. الذي وَصَفَ القرآن الكريم بأنه « الكتاب الذي يكرر نفسه نكرارات لا تنتهي ، فتثير الشمئزازنا دائمًا كلما شَرَعْنَا في قراءته ﴿ !!

ولعل في جَهْلِ هذا الشاعر بالعربية ما جعله جاهلاً بأسرار الجمال والجلال المُودَعَة في القرآن ،. والتي رأها أهل البلاغة العربية - حتى مع كُفُرِهم - سحرًا يستحيل على المجاراة والمتحاكاة والتقليد .

وحتى الرجل ، الذي جعل من رسول الله وَاللهِ إمام العظماء -ا توماس كارليل « [ ١٧٩٥ - ١٨٨١ م ] نراه - لجهله بلغة القرآن وأسرار بلاغته والإبداع الإلهني فيه - يقول : ١ إن محمدًا شيء ... والقرآن شيء آخر ... فالقرآن هو خليط طويل وثمبيل ومشوش .. جاف ... وغليظ ... باختصار . هو غباء لا يُحتمل « .

. وهناك « الحداثيون » من الغربيين والمتغربين - الذين أدركوا عبثية الهجوم الفج والصريح على القرآن الكريم .. وكيف أن هذا يزيد المسلمين استمساكًا به واعتصامًا بحبله .. فذهبوا مذهب التأويل العبثي ، الذي يُفَرَّغُ القرآن من حقائق محتواه ، ويحوله إلى رموز لا حقيقة فيها . . وإلى تاريخ لا

صلاحية له في الحاضر والمستقبل.

ومِنُ أحدثِ مخططات هذا المنهج في التعامل مع النص القرآني ، التقرير الذي أَعَذَٰتُهُ » مؤسسة راند » الأمريكية ، التي نشير على صانع القرار الأمريكي - سنة ٢٠٠٤ م - والذي نُشِرَ تحت عنوان ( تحطة أمريكية لإعادة بناء الدين الإسلامي ] - وفيه تقسيم لتيارات الفكر في العالم الإسلامي إلى أربع تيارات :

١ – الأصوليون: الذين يرفضون قِيْمُ الثقافة الغزبية المعاصرة .

 ٣ - والتقليديون: الذين يريدون مجتمعًا محافظًا، وهم في ريبة من الحداثة والتغيير.

 ٣ - والعلمانيون: الذين يريدون أن يَقْبَلُ العالمُ الإسلامي القصلُ بين الدين والدولة 1.

ع - والحداثيون: الذين يريدون العالم الإسلامي جزءًا من الحداثة الغربية .. ويزيدون تحديث الإسلام ليواكب العصر، ثم تنصح هذه الخطة صانغ القرار الأمريكي بدعم الحداثيين ، لأنهم ٥ الأكثر إخلاصافي تبني قيم وروح المجتمع الغربي الحديث .. وهم - مع العلمائيين - الأقرب إنى الغرب في ضوء القيم والسياسات .. ومن بين ميادين الدعم الأمريكي المقترح لهؤلاء الحداثيين - فيما يتعلق بالقرآن الكريم - « تشجيع تأويلهم اللئص القرآني - الحرقي - الذي نغتبره تاريخًا وأسطورة » .

لقد مَنِيَقُ لرئيسَ الوزراء الإنجليزي ، غلادستون » [ ١٨٠٩ - ١٨٩٨م] أن قال : « إننا تن نستطيع هزيمة المسلمين طالما ظلوا متمسكين بهذا

القرأن والم

ولذلك ، تعددت وتتعدد مظاهر العداه الغربي - والمتغرب - للقرآن الكريم .. وتتراوح بين الهجوم الفج .. وبين ألوان التأويل العبثي التي تُقرَعُ القرآن من حقائقه الخالدة .. وبين محاولات التشكيك في الحفظ الإلهي لهذا القرآن الكريم .. لأن مقاصد الهيمنة الاستعمارية الغربية هي نهب الشرق ، والسيطرة على مقدراته .. ولأن الإسلام كان ولا يزال هو الدرع والطاقة المتحرّكة للأمة الإسلامية للجهاد ضد هذه الهيمنة الغربية ، كان عداء مؤسسات الهيمنة الغربية - السياسية والدينية والإعلامية - للإسلام التأمن الاوابت على امتداد تاريخ هذه الهيمنة وهذا الاستعمار .. ولأن القرآن هو ديوان الإسلام وجماع رسالته ، والضابط المحفوظ والحافظ المخوط والحافظ المخفوظ والحافظ المخفوظ والحافظ المخفوظ الحاداد تاريخ هذه الهيمنة وهذا الاستعمار .. ولأن الفكر الإسلامي والمجدد لحيويته وحياته ، كان نصيب القرآن كبيرًا من هذا العداء ! ..

وفي العقود الأوثى من القرن العشرين ، عَمَتْ بلوى احتلالُ العرب للأغلبية الساحقة من ديار الإسلام ، وزاد تركيز الآلة الفكرية الغربية ضد رابطة الجامعة الإسلامية ، كي لا تتوحد الأمة الإسلامية ، فتنهض لتحرير ديارها .. ومن ثمّ تجددات وتصاعدت خملات الاستشراق الغربي ضد للقرآن ، لأنه مصدر الجامعة الإسلامية ، وإمام المسلمين في المقاومة والجهاد .

ومن بين الحملات الأستشراقية التي شُنَّتُ على القرآن الكريم- في تلك الحقية - تنك التي تولَّى فيادتها عدد من المستشرقين اليهود ، الذين أرادوا التشكيك في وحدة النص القرآني ، والزعم بأن المصحف الذي بين يدي المسلمين - مصحف عثمان - قد خالف في بعض الحروف والآيات والسور المصاحف التي كانت بأيدي بعض الضحابة ، قبل جَمْع عثمان الأمة ، على هذا المصحف الواحد .. لكن هذه المحاولة ، التي استنفذت جهود وأعمار عدد من هؤلاء المستشرقين ، قد انهارت على رؤومهم . حتى لقد اعترفت دائرة المعارف الإسلامية - التي كتبها هؤلاء المستشرقون - بهذا الفشل والانهيار :.

فتقول عن المصير الذي انتهت إليه جهود المستشرق اليهودي الرجشتراسر » - الذي تَخَصَّص وتَبَخّرَ في « القراءات الشافة » ومِن بعده المستشرق الاسترالي « خفري آرثر الانتهت - بعبارة دائرة المعارف - « إلى أنه في الثلاثينات من القرن العشرين كان المستشرقون قد جمعوا بالفعل هذه الاختلافات وخلَّلوها ، وانتهوا إلى أنه لا قيمة لها : فانهارت الثقة فيها . وهوت محاولة المستشرقين إصدار نسخة أحرى من القرآن غير نسخة عثمان ..

لقد ظَهْرَ أَنْ هذه المحاولة عرجاء .. بل إن المستشرق ٢ قيشير المحاولة عرجاء .. بل إن المستشرق ٢ قيشير المحاولة عرجاء .. بل إن المنسوبة لصحابة قبلً مصحف عثمان ما هي اختلافات موضوعة مكذوبة .. وَوَصَلَ إلى هذه الحقيقة - أيضًا - الباحث ١ بيرتون ١ في كبابه عن جَمْع القران - والباحث ٥ ونسيرو ١ - في كتابه دراسات قرآنية ، فقالوا ؛ إن كل - وليس بعض - الاختلافات المنسوبة إلى مصاحف الصحابة وغيرها

موضوعة .. والحقيقة هي أن محمدًا كان قد جَمْعَ القرآن بالفعل أثناء حياته ، وأن القرآن على عهده كان مصاغًا بشكله النهائي ॥ .

وهكذا سقطت الجهود الهائلة التي استغرقت عقودًا متطاولة من أعمار المستشرقين اليهود ، للطعن في وحدة النص القرآني ، وليقولوا إن ما حدث للنصوص الدينية الأخرى لم يسلم منة القرآن! . انهارت كل هذه الجهود . . واعترف بانهيارها ذات المستشرقين الذين كتبوا دائرة المعارف الإسلامية - في المادة التي كتبوها عن « القرآن » . .

وغير هذه الجهود الفاشلة التي أضاعت أعمار أصحابها ، قم انهارت مع هلاك هذه الأعمار . كانت هناك حملة غربية أجرى حاول أصحابها المستشرقون - إثبات أن القرآن ليس سوى هرطقات واستعارات من اليهودية والنصرانية . .

### وشعب شاهت من أهلها

لكن المستشرق الإنجليزي الحجة المنتجمري وات الذي بذل من عمره ثلث قرن في دراسة الإسلام ، تؤج هذه السنوات بكتابه [ الإسلام والمسيحية في العالم المعاصر ] وقال فيه عن هذه الحملة : ٥ لقد شهدت بدايات القرن العشرين صرعة ( مودة ) تقديم القرآن للقارئ الأوربي باعتباره مختارات من أفكار اليهودية والمسيحية ، بالإضافة لقليل من الزيادات المحددة . ومعنى هذا انتفاء الجدة والأصائة . والواقع أن هذه النظرة تُعَدُّ بقية من بقايا الدعاية المسيحية التي سادت فترة الحروب

الصليبية ، عندما كان على أوربا الغربية - التي كانت ترتعد فرائصها من جيوش الإسلام - أن تقوي دفاعاتها برسم صورة زائفة عن الإسلام .. إن القرآن لم يكن مجرد ترديد لأفكار يهودية ومسيحية .. فلقد أُكَّد الإسلام نفسه بالفعل كدين مستقل عن اليهودية والمسيحية .. وثمة ما يُؤكّد أن الإسلام كان بمثابة مستودع لدين إبراهيم في حالة نقائه الأولى » .

وهكذا انتهت جهود هذه الحملة الاستشرافية - هي الأخرى - إلى السقوط والزوال ! . في مواجهة الهجمة ، بل الهجمات الغربية على الإسلام ، وبالذات على القرآن الكريم ، تَضدَّى المستشرق الحجة «منتجمري وات » - الذي دَرْسَ الإسلام على امتداد ثلث قرل ، وأنجز دراساته العليا - الماجستير والدكتوراه - في الفكر والفلسفة الإسلامية - فراساته العليا - الماجستير والدكتوراه - في الفكر والفلسفة الإسلامية - تُصَدَّى نهذه الهجمات الظالمة - وخاصة في كتابه [ الإسلام والمسيحية في العالم المعاصر ] - الدي كتبه منة ١٩٦٩ م . .

فكتب عن القرآن الكريم، يقول:

ه إن الوحي الإسلامي لابد من تناوله بجدية .. إن القرآن صادر عن الله ، وبالتالي فهو وحي ، وليس كلام محمد بأي حال من الأحوال ، ولا هو تتاج تفكيره ، وإنما هو كلام الله وحده ، قصد به مخاطبة محمد ومعاصريه ، ومن هنا فإن محمدًا ليس أكثر من رسول اختاره الله لحمل هذه الرسالة إلى أهل مكة أولا ، ثم لكل العرب ، ومن هنا فهو قرآن عربي مبين .

وهناك إشارات في القرآن إلى أنه موجَّه للجنس البشريّ قاطبة ، وقد

تأكَّد ذلك عماليًا. بانتشار الإسلام في العالم كلة ، وقَبِلَهُ بشرٌ من كل الأجناس تقريبًا . . إنَّ القرآن يَحْظَى بقبول واسع بصرف النظر عن لغته ، لأنه بتناول القضايا الإنسانية .

إننا نؤمن بصدق محمد وإخلاصه عندما يقول : إن كلمات القرآن ليست نتيجة أي تفكير واع منه .. إن القرآنَ لا ينبغي النظر إليه باعتباره نتاج عبقرية بشرية .. وإن التجربة النبوية مع الوحي يمكن إيجار ملامحها الرئيسية فيما يلي :

١ - محمد يشعر ، وهو في حالة وعي ، أن هناك كلمات بعينها تُلْفي
 في روعة ، أو تحضر في قلبه أو عقله الواعي .

٢ - وأن هذه الكلمات والأفكار لم تكن أبدًا نتيجة أي تفكير واع من
 حانيه .

٣ - أنه يعتقد أن هذه الكلمات التي أُلقِيت في روعه من قِبَل
 ٥ مندوب » أو « مبعوث » خارجي يتحدث إليه كَمْلك .

أنه يعتقد أن هذه الرسالة قادمة من الله تعالى .

وعندما تحدَّى محمد أعداء بأن يأثوا بسورة من مثل السور التي أوحيت إليه ، كان من المفترض أنهم لن يستطيعوا مواجهة التحدَّي ، لأن السور التي تلاها محمد هي من عند الله ، وما كان لبشر أن يتحدَّي الله ، وليس من شكَّ في أنه ليس من قبيل الصدفة أيضًا أن كلمة (أية) تعني علامة على القدرة وتعني أيضًا فقرة من الوحي .

وعندما تُشَتُّ كتابة هذا الوحي شكُّل النص القرآني الذي بين أيدينا ..

وفي الحديث عن جَمْعِ القرآن ، تنجد أن كلمة ( جَمْع ) قد استحدمت في آيات قرآنية مهمة : ﴿ لاَ تُحَرِّكُ بِهِ السَائِكُ لِتَعْجَلُ بِهِ الْ عَلَيْنَا جَمْعُ اللّهِ اللّهِ عَلَيْهُ اللّهِ اللّهُ اللّهِ اللّهُ اللّهِ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الله الله الله الله الله الله الله أو من يتلو عليه ( جبريل ) فإن الله تُكفَّلُ بجمع الآيات : أن محمدًا مادام يتبع تلاوة من يتلو عليه ( جبريل ) فإن الله تُكفَّلُ بجمع الآيات المتفرقة ، أو التي أُوحى بها في أو قات مختلفة ، ليجعلها في سياق واحد .

وإذا لم يكن محمد هو الذي زئّب القرآن بناء على وحي نرل عليه ، فمن الصعب أن نتصور أن زيد بن ثابت [ ١١ ق هـ - ٤٥ هـ/ ٦٠٠ -١٦٥ م] أو أي مسلم أخر يقوم بهذا العمل ، ومن هنا فإن كثيرًا من السور قد اتخذت شكلها الذي هي عليه منذ أيام محمد نفسه .

إن القرآن كان إنسجُن فور نزوله .. ولقد تبوأ القرآن دائمًا - في حياة المجتمع الإسلامي - مكان المركز ، أو القطب ، أو المحور ، وضنعَ نسيج الحياة الإسلامية ، والنظرة العقلية للعالم والكون » .

تلك شهادة المستشرق الإنجليزي الحجة « منتجمري وات ، للقرآن ، باعتباره وحيًا إلهيًا مباشرًا وصادقًا إلى رسول الله محمد بن عبد الله رقية . ولصدق هذا الوحي الإلهي . . وصدق الرسول الذي نزل عنيه الوحي . ولمكانة القرآن الكريم - دائمًا وأبدًا - في المجتمعات الإسلامية . . فهو المركز . . والقطب . . والمحور . . وصانع نسيج الحياة الإسلامية وفلسفة النظرة الإسلامية لمعالم والكون . . ولأنه كذلك ، فلقد تغرّض لتهجم الجهلاء . . ولكنه حظى بإنصاف العلماء ! .

## شهرارة شيخ الامناء

للمرحوم الشيخ أمين الخولي [ ١٣١٣ - ١٣٨٥ هـ/ ١٩٦٥ - ١٩٦٦ المرحوم الشيخ الأمناء ١ الذي تتلمذت على يديه أجيال من كبار الأساتذة .. والذي يحظى بالاحترام والتقدير لدى كثير من العلمانيين الأمين الخولي كثيب صغير [ عن القرآن الكريم ] - كتبه في الأصل تعليقًا على مادة « القرآن « في دائرة المعارف الإسلامية - التي كتبها المستشرقون - ولتمد أعدت نَشْرَ هذا الكتيب ، وقدمت له في سلسلة في التنوير الإسلامي » .

ولأن بغضًا من أحفاد ٥ مسيلمة الكذاب ٥ - بل وبعضًا من الذير يتمنسحون في أمين الخولي - يهرفون بما لا يعرفون حول القرآن الكريم، فإن من المفيد أن نضع أمام أعينهم - إن كانوا يبصرون - ما كتبه هذا الشيخ الجليل عن القرآن ..

الترتيب، فقال: «إنه ترتيب مُتَفَرِّدٌ ، ينبغي أن يُقَدَّرُ ما فيه من القصد إلى الترتيب، فقال: «إنه ترتيب مُتَفَرِّدٌ ، ينبغي أن يُقَدَّرُ ما فيه من القصد إلى أن يُكون - أولاً ، وقبل كلِّ شيء ، ومع كل شيء .. كتاب هداية نفسية خلقية اجتماعية ، تتناسب مع عموم الدعوة الإسلامية ، وتوجيهها إلى الإنسانية جمعاه ، في كل زمان ومكان . وتتناسب مع دوام الدعوة الإسلامية ، واستمرارها إلى آخر الدهر ، وعلى مدى الزمن ، مادامت على هذه الأرض حياة ، كما تتناسب كذلك مع خَتْم هذه الدعوة لرسالات

السماء إلى الأرض ، واستطاعة الدنيا أن تكتفي بها ، وتلتقي عندها . فالقرآن يمس دائمًا الأصول الكبري ، والأسس العامة ، والقواعد الكلية ، في إطار من الشعور الديني المؤمن ، والفضيلة الخلقية المُصْلِحَة لنفوس البشر ، المُهَيَّةَ لهم أن يكونوا - في نشاطهم العملي وجهادهم الحيوي -أناشا أخيارًا ، أطهارًا ، أبرارًا ، غير متكالبين ولا متناحرين ، ولا متباغضين . وإذا ما مسَّ القرآن شيئًا من التفصيلات تُطلِّبها واقع الحياة فلتكون كذلك مثلاً عامة ، يرجع إليها الناس فيما أمرهم به من التبصر والاعتبار ، بمثل قوله : ﴿ فَآعْتَبِرُوا بِتَأْوَلِي ٱلْأَبْصَدَرِ ﴾ [ الحشر : ٢ ] وبذلك يمضون – على تغيّر أحوالهم ، وتطور شئونهم ، واختلاف بيئاتهم ، وتنوع مشكلاتهم - وهم دائما أولئك المراقبون لربهم ، المحكمون ، لضمائرهم ، المُقَدَّرون لمسئولياتهم .. يُذَبِّرُون من أمورهم المتجددة ما تصلح به حياتهم .. في ظلَّ تلك الغشية من قلوب وجلة ، ونقوس مطمئنة ، لا تنسى نصيبها من الدنيا ، وتذكر مع ذلك اليوم الآخر ، والحساب المرتقب .

ومن هذا الترتيب ، الذي توزعت في جميع أجزائه وآياته مواضع العبرة الهامة ، نجد الهداية المرجوة ، في كل قطعة منه ، وكل بيان ، وكل قصة ، وكل موعظة ... » .

كذلك كَتَبَ هذا الشيخ الجليل العلامة ، عن تدوين القرآن - لحظة نووله - وعن جَمْعِه - فقال : « لقد كانت للرسول بَهْيَّة عناية بنشر الكتابة في مجتمعه .. وكان له كَتَبَةٌ وحي بكتبون بين يديه القرآن ، ويكتبون رسائله ، وقد بلغ عددهم إلى بضعة وعشرين شحصًا . ورأى

عليه السلام لبعضهم أن يتعلموا من اللغات غير لغتهم العربية .. وكذلك كُتب القرآن أولاً بأول ، مع حِفْظِ ما ينزل منه كذلك أولاً بأول .

إنَّ القرآن حينما ثُمَّ نزوله لمَفْرَقًا ، كان يحفظه نفرٌ من أصحاب الرسول ، منهم من حفظه كله بأجمعه ، ومنهم من خفظ ما تُنشر منه ، وكان قد كتب الكتابة التي مَكَّنت منها الظروف .. وهذا ما يمكن أن نسميه النجمع الأول للقرآن ، إذ اجتمع به في صدور حفاظ أقوياء الحافظة .. واجتمع في مكتوبات ، وإن لم تأخذ صورة الصحف أو الكتاب كما نفهمها اليوم ، لتفرق المواد التي كانت عليها الكتابة ، واختلاف أنهاعها .. » .

هكذا تَحَدُّثُ الشيخ أمين الخولي - شيخ الأمناء - وحريج الأؤهر ومدرسة القضاء الشرعي .. وأستاذ الجامعة .. وعضو مجمع اللغة العربية .. وأحد شيوخ التحقيق للتراث .. والمؤلف المتميز .. وأحد عقول العصر وبلغائه .. هكذا تُحَدَّثُ عن المقاصد الإلهية لترتيب آيات القران الكريم .. وعن التدوين والحفظ لهذا القرآن ، على يدي رسول الله بيني وكيف أنجز الرسول وصحابته وعذ الله سبحانه : ﴿ إِنْ عَلَيْنَا جَعَمْهُ وَقُوْدَالِكُو ﴾ .

نقد مُضّى المرحوم الشيخ أمين الخولي [ ١٣١٣ - ١٣٨٥ هـ/ ١٨٩٥ - ١٩٦٦ م ] في حديثه عن القرآن الكريم ، فعرض لعدد من القضايا .. ولعدد من الشبهات التي يثيرها خصوم هذا القرآن ..

م عَرُضْ للحديث عن الجمع الذي قام به الصحابة - على عهد أبي بكر

الصديق - والذي كان - في الحقيقة - جمعًا للصحائف التي تُتِب فيها القرآن على عهد الرسول يَنْجَ فقال شيخنا : «إن هذا الجمع الذي تَمَ في عهد أبي بكر كان الجمع الذي يحقق المعنى المادي للجمع والضم والضم فكأنه جَمع الملازم في كتاب ] .. والحال التي تم فيها وبها هذا الجمع تُهيئي من الاطمئنان إلى المجموع ما لا يكاد يتوافر مثله على التاريخ لما حفظت البشرية من نصوص وأصول .. » .

ه وبعد هذا القطع - من هذا العالم المحقق - بأن القرآل قد حظي - في التدوين والجمع - بما لم يحظ به نصّ من النصوص على امتداد تاريخ البشرية قاطبة .. غرض لما يتار حول هذا التدوين والجمع للقرآن من شبهات .. فقال : «أما الأحبار التي تلقي ظلالاً على هذه الحقائق : فإننا لا نشعر بحاجة إلى الوقوف عند شيء منها ، لغير سبب واحد يقضي بالانصراف عن ذلك :

فهي أخبار آحاد لا يسهل فحض أسانيدها . وهي ؛ مع ذلك ؛ عرضة للتأثر بأهواة دُوي الهوى من أصحاب العصبية الدينية . والخصومة الاعتقادية في كل حين - زوّجها في القديم مَنْ زوّجها من هؤلاه ، ويثير الغبار بها أشباه لهم في هذا العصر ، من ذوي الأغراض السياسية والاعتقادية المحترفين ذلك .. وهي ، مع كل ، لا تمت الفرآن من بعيد أو قريب لو تمثل الواقفون عندها الظروف والملابسات التي جُمِع فيها القرآن هذا الجمع الفاتي زمن أبي بكر ، فحال الناس إذ ذاك ، ومدى معرفتهم للقرآن ، وحال مَنْ قام بهذا الجمع ، وقدرته عليه ، وقدر الرقابة معرفتهم للقرآن ، وحال مَنْ قام بهذا الجمع ، وقدرته عليه ، وقدر الرقابة

العامة على ما يثمّ من عمل في ذلك ، والطاقة الإنسانية الممكنة في وثُل هذا الجمع، وما تَهَيُّا منها للبشرية كل حين في جفَّظِ مثل تلك النصوص الدينية أو الدنيوية ، وما يتصل بكلي ذلك من معان واعتبارات كبرى -تعطي ضمانات لمثل هذا العمل يكون الوقوف بعدها عند مثل الأخبار المتناقلة عن ظريقة الجمع ، وأحواله ، مما يبدو عبثًا لا طائل تحته .. وما أرى إلا أن تمثّل حال المسلمين عند هذا الجمع سنة ١٦ هـ : وحال القرآن فيهم ، أولى للمُعْتَقِد والباحث جميعًا من الوقوف عند منثورات أخبار أحاد أكثرها معلقة لاستدلها ، وهي خليقة باضطرابها أن تخفي الصورة الصحيحة المشرقة ، للحياة والناس ، والظروف التي مجمع فيها القرآن جَمْع أبي بكر الثاني . بعد جَمْع الرسول الأول قبله . . . . وبعد تبديد هذه الشبهات - التي هي « عَثِثٌ لا طائلٌ تُحْتَه » - كَفَّتْ الشيخ الخولي قضية جَمْع عثمان بن عفان الأمة على مصحف واحد، وقضية الأحرف السبعة التي تَوَلُّ بها القرآن ، فقال : « إن الأحرف السبعة ليست هي القراءات السبع ، وإنما هي لهجات مختلفة في اللغة العربية ، وُجدت قي القرآن جملة ، لا أنها كانت سبع لهجات في كلِّ آية وكل موضع من القرآن ، ولقد كانت ضرورة حيوية اقتضاها الواقع اللغوي للعربية . وهذه الضرورة قد ارتفعت الحاجة إليها حين تَغَيَّرُ حال المجتمع الإسلامي ، عندما اتضبط الأمر ، وتدريت الألسن ، وكَثُر الناس والكَتَّاب .. وعندما ارتفعت هذه الحاجة إلى الأحرف المختلفة جَمْعَ عثمان المصبحف الإمام ١١ .. فكان مصحفه حرفًا واحدًا .. لقد غدا الناس -

بعد جيل تغيرت فيه الحياة تغيرًا جوهريًّا كبيرًا - لا ضرورة تقضي عليهم باستعمال حروفهم ، لغلا يختلفوا ، فقد صاروا بحيث يستطيعون الاتفاق . . وهذا الذي صَنَعَه عثمان ، إذا ما سَقَيْنَاه جَمْعًا ، فإنه لجدير بأن يسمى جَمْع المسلمين ، لا جمع القرآن . . قإن جَمْع القرآن قد كان في عهد الرسول - بمعنى ضَمَّ أجزائه . . وفي عهد أبي بكر بما حفظ أصلاً رسميًا يكون مرجعًا ، وغمل عثمان هو تهيئة هذا الأصل الرسمي للتداول العملي على حال تُلائم الدعوة الإسلامية التي امتدت وتمتلً . . . . . هكذا تكلم أمين الخولي - شيخ الأمناء - فهل يتأمل ما قاله هؤلاء المحترفون من ذوي الأغراض السياسية والاعتقادية الذين يتعلقون بالعيث الذي لا طائل تحته ، ١٤ . . أم أن أمراض القلوب قد أعيت حكماء الأطلاء ؟ ! . .

## الشيعبة والقرآن

لم يترك الزنادقة بابًا من أبواب الطعن في القرآن الكريم والافتراء عليه إلا واقتحموه ! . . ومن هذه الأبواب ما جاء في بعض تُخب الإخباريين - أي الذين يُلفيلمُونَ الروايات ويُقْبِعُونُها ، دونما نقد أومقارنة أو تصحيح . . ما وزد في بعض كُثِب هؤلاء الإخباريين من الشبه ، من روايات تقول : إن لعلي بن أبي طالب - كرم الله وجهه - مصحفًا أكبر من هذا المصحف الذي بين يدي المسلمين اليوم . . وأن لقاطمة - بنت النبي عليه الصلاة والسلام - هي الأخرى مصحفًا مخالفًا !! . .

لعم .. لقد اقتحم الزنادقة هذه الأبواب .. وركزوا على أن أحد هؤلاء المؤلفين من الشبعة - الإخباريين - وهو االميرزا حسين النوري اقد ألّف كتابًا عنوانه [ قصل الخطاب في تحريف كتاب رب الأرباب ] !! ..

نكن الزنادقة لا يذكرون أن بعض عقلاء الشيعة الإمامية قد نقذوا والقَضُّوا وفَتُلُوا كل الكتابات والروايات التي جاءت في تراث هؤلاء الإخباريين من علمائهم . . وذلك عندما أصدر أحد علماء الشيعة - رسول جعفريان . كتابًا عنوانه [ أكذوبة تحريف القرآن بين الشيعة والشُنَّة ] طبع بطهران . سنة عنوانه [ ه مسة ١٤٠٥ م . وقَدَّمَ له الناشر . وهو الدولة - معاولية الرئاسة للعلاقات الدولية في منظمة الإعلام الإسلامي - بمقدمة جاء فيها : ١ إنه ليس هناك مسلم واع موضوعي يؤمن بهذه الأكذوبة [أكذوبة التحريف]
أو يُرتُبُ أي أثر عليها ، وهذا ما يبدو لنا من استقراء أقوال العلماء
واستدلالاتهم القرية على رد هذه الشبهة . وهذا الكتاب يعد محاولة
جيدة لتأكيد هذه الحقيقة ، بالإضافة إلى أنه يدفع الكثير من الشبهات
التي حاولت إلصاق القول بالتحريف للقرآن بمذهب أهل البيت ، وهو
برئ من هذه التهمة تمامًا ، نعم يوجد في التاريخ أناس غرَّتُهُم الظواهر
وابتلوا ببعض الاستدلالات غير المنطقية فراحوا يُشكَّكُون في المسألة ،
إلا أن ضغف استدلائهم ومخالفتهم للضرورة الإسلامية القائمة طُوتُ
أفكارهم فلم يَعْدُ لها أي ذِكُر ، وبقي النص القرآني ناصعًا قويًا ، قطعي
السند ، خالدًا منعبرًا عن خلود الإسلام العظيم » .

وبعد هذا التقديم لهذا الكتاب .. عرضت قصول الكتاب الذي ألقه الشيخ رسول جعفريان " - لما ذكره " الميرزاحسين النوري " في كتابه آ قصل الخطاب في تحريف كتاب رب الأرباب ] .. فرأينا شهادة تلميذ النوري " الشيخ آقابزرك الطهراني ا على تراجع أستاذه " النوري " عن هذه الدعوى .. وقوله: " حسبما شافهنا به وسمعنا من لسانه : فإنه كان يقول : أخطأت في تسمية الكتاب . وكان الأجدر أن يُسمى بـ [ فصل في عدم تحريف الكتاب ] لأني أثبت فيه أن كتاب الإسلام - القرآن الشريف - الموجود بين الدفتين ، المنتشر في أقطار العالم ، وحي إلهي ، بجميع الموجود بين الدفتين ، المنتشر في أقطار العالم ، وحي إلهي ، بجميع سوره وآياته و لحمقه ، لم يطرأ عليه تغيير أو تبديل ولا زيادة ولا نقصال من لدن جمعه حتى اليوم ، ولقد وصل إلبنا المجموع الأول بالتواتر القطعي " .

وأضاف الطهراني - في شهادته على أستاذه - : « هذا ما سمعناه من قول شبخنا نفسه , أما عمله ، فقد رأيناه وهو لا يقيم لما وَرَدَ في مضامين الأخبار وزنًا ، بل يراها أحادًا لا تثبت بها القرآنية ، بل يضرب بخصوصيتها عرض الجدار « . هكذا انهارت أهم حجة من حجج الزنادقة على حدوث التحريف في نصّ القرآن الكريم .

ولقد عُرَضَ هذا الكتاب - أيضًا - في معرض النقد والنقض للروايات التي جاءت في كُتُب الإخباريين الشيعة عن تحريف القرآن - لما جاء في كتاب [ الكافي ] للكليني - وهو من أهم مراجع الشيعة في الأحاديث - فقال : إن الشيعة لا يعتقدون بصحة جميع مروياتهم ، ولذا ذكروا أسانيد الأحاديث لكي ينظر المُدَقِّق ويتحقِّق من صحّة الحديث أو ضعفه ، وهذا ينسحب على كتاب الكافي وغيره من كُتُب الشيعة .. ونحن لا نقول بصحة كل الروايات التي نقلها الكليني .. ففيه الضعيف والمرسل وما لا يوافق القرآن .. فليس الكافي كالبخاري ومسلم عند أهل المثنة .. وإن أحديث الكافي التي بلغت ١٩٩٩ عديثًا الصحيح منها ٧٧ ، د حديثًا أحاديث الكافي التي بلغت ١٩٩٩ حديثًا الصحيح منها ٧٧ ، د حديثًا والقوي ٢٠٠ حديثًا ، والمؤتِّق ٨٧ ا حديثًا ، والمؤتِّق ٨٢ ا حديثًا ، والمؤتِّق ٨٤ حديثًا ، والمؤتِّق ٨٤ الكتاب .. الذي وردت فيه روايات من تحريف القرآن الكريم ،

وهكذا انهار العمود الثاني من الأعمدة التي اعتمد عليها الزنادقة في التشكيك بحفظ القرآن الكريم عن التخريف .

في كتاب [ أكذوبة تحريف القرآن بين الشيعة والسُّنَّة ] الذي ألُّقَهُ

الشيخ رسول جعفريان - وطبعته الحكومة الإيرانية بطهران سنة ١٤٠٦ هـ سنة ١٩٨٥ م . . والذي جاء فيه النقض والتفنيد للروايات التي حاءت بكتب التراث الشيعي ، والتي زَعَمَ أصحابها ورودَ تحريف بالنص القرآني . . في هذا الكتاب :

١ - تفنيد لوجود ما سُشي بمصحف على - كرم الله وجهه - وأنه قد خمّغ هذا المصحف في ثلاثة أيام ١١ . . فانقرآن كان قد كُتِبَ في عهد النبي يُشَيَّة ١١ وما جمّعه على في ثلاثة أيام هو جمّعُ طلحفه المكتوبة ١١ وإلا فلا يمكن أن نقول : إنه قد كَتَبُ القرآن في ثلاثة أيام ١١ .

٢ - وفي هذا الكتاب نص على أن الإمام على - كرم الله وجهه - قد أيَّذ بحشغ عشمان بن عفان الأمة على هذا المصحف الموحد .. وقال ا تو وليتُ لَقَعَلْتُ مِثلَ الذي قَعَلَ الله .. وأنه قد أَخْرَقَ مُصْحَفَه ، معلتًا اجتماع الأمة على المصحف الإمام - مصحف عثمان » .

٣ - أما ما شمّي بـ إ مصحف فاطمة إ فإن هذا الكتاب ينفي أن يكون مصحفًا أو قرآنًا .. وربما كان كتابًا فيه بعض ما تُعَلِّمَتُه فاطمة من أبيها .. ونص ما جاء عن هذا « المصحف » - الذي لا وجود له - هو: « لقد وَرَدُ في روايات كثيرة ذِكُرُ مصحف فاطمة ، وصُرِّح في بعضها أن في هذا المصحف عِلْمَ ما يكون ، وليس فيه ذِكْرُ حلاني ولا حرام . كما ضرُختُ روايات أخرى بأن فيه وصية فاطمة الزهراء - عليها السلام - ..

وعلى هذا يمكن أن تكون فيه بعض المعارف التي تعلمتها من أبيها طيلة حياتها ، وتُعَبِّرُحُ بعض الروايات أيضًا بأن مصحف فاطمة ليس فيه قرآن ، ولم يكن المضحفًا قرآنيًا » .. فهو - إذن كتاب لا علاقة له بالقرآن من قريب أو بعيد .. بل ولا علاقة له بالحلال والحرام ! ..

3- وفي هذا الكتاب شهادات كبار علماء الشيعة ، التي تنفي وفوع أي تحريف في القرآن الكريم ، والتي تؤكّد على الحفظ الإلهي لهذا القرآن .

« فالعلامة الطباطبائي يقول : « إنه ذكر حي خالد مصون من أن يموت وينسى من أصله ، مصون من الزيادة عليه بما يبطل كونه ذكرًا ، مصون من النقص كذلك ، مصون من التغيير في صورته وسياقه بحيث تتغير به صفة كونه ذكرًا مبينًا لحقائق معارفه ، فالآية : ﴿ إِنَّا غَمْنُ نَزَّلْنَ الذِّكَرُ وَإِنَّا لَمُ لَا لَهُ مِحْوِظُ بعدد إنزاله إلى الأبد ...

«والسيد الخولي، يقول في تفسير الآية : «إنها تدلُّ على جفَظِ القرآن من التحريف ، وأن الأيدي الجائرة لن تتمكن من التلاعب فيه » .

 والقيض الكاشاني يقول: ﴿ وَإِنَّا لَهُ لَحَافِظُونَ ﴾ من التحريف والتغيير والزيادة والتفصان.

والشيخ أبو على الطبرسي ، يقول في تفسير نفس الآية : ﴿ وَإِنَّا لَهُ لِللَّهِ عَن الزيادة والنقصان والتحريف والتغيير .

وعن الحسن : معناه : متكفل بحفظه إلى آخر الدهر على ما هو عليه فتنقله الأمة وتحفظه عصرًا بعد عصر إلى يوم القيامة ، لقيام الحجة بدعلي الجماعة من كل من لزمته دعوة النبي عليه الجماعة من كل من لزمته دعوة النبي

والسيد المرتضى علي بن الحسين الموسوي العلوي ـ المتوفى سنة

٤٣٦ هـ. يقول: ١ إن العلم بصحة نقل القرآن كالعلم بالبلدان والحوادث الكبار، والوقائع العظام، والكتب المشهورة، وأشعار العرب المسطورة، فإن العناية اشتدت، والدواعي توفَّرت على نقله وحراسته وبلغت إلى حدُ لم يبلغه فيما ذكرناه .. لقد كان القرآن على عهد رسول الله على مجموعًا مُؤَلِّفًا على ما هو عليه في ذلك الزمان، حتى عَيِّنَ النبي عَيْنَ على جماعة من الصحابة جفْظُهم له ، وكان يعرض على النبي المنتجة عدة خشمات، وكل ذلك يدل بأدنى تأمل على أنه كان مجموعًا مُزَنِّبًا غير مبتور ولا مبتوث .. ومن خالف في ذلك لا يُغتَذُ بخلافه، لأن المخلوم المقطوع على صحته » .

وهكذا تواثت – في هذا الكتاب – شهادات علماء أعلام الشيعة ومجتهديهم ، التي تُغْلِقُ الأيواب في وجه الزنادقة الذين يُشكُكُونَ في القرآن الكريم .

وإذا جاز للبعض أن يشكك في صدق هذه المراجعات الشيعية لما سبق وقالوه في تحريف القرآن الكريم ، انطلاقًا من عقيدتهم في « التقية » ، التي تجعل الكذب دينل يتدينون به 1 .. فإننا لا نستطيع إلا أن نرحب بهذه المراجعات ، تاركين السرائر والبواطن والضمائر للذي تفرد بعلمها والجزاء عليها - سبحانه وتعالى - ..

كما تقول لعلماء الشبعة - وخاصة الحكماء منهم - : إن هذه المراجعات وإن مثات خطوة كبرى نرحب بها ، إلا أنها تستوجب مراجعة ما جاء في كتبهم الأصلية المعتمدة - من مثل الكافي اللكليبي -من روايات نسبوها إلى أثمتهم تتحدث عن تحريف القرآن الكريم .. ذلك أن إضفاءهم العصمة على هؤلاء الأثمة ، الذين نسبوا إليهم - زورا وبهتانا - مقولات تزعم تحريف القرآن الكريم ، سيظل مصدرا لعلامات استفهام حول اتساق الموقف الشيعي من هذا الموضوع ..

إن مراجعة علماء الشيعة المعاصرين لماكتبه أسلافهم الإخباريون حول القرآن الكريم خطوة هامة نرحب بها ..

لكنها تظل منقوصة طالما بقيت « أحاديثهم » التي نسبوها إلى أثمتهم تتحدث عن أن تحريفا قد حدث للقرآن الكريم .. فاتساق الموقف يستوجب مراجعة كل التراث الذي وردت فيه مزاعم التحريف

#### 给 特 特

هكذا رأينا كيف كان القرآن الكريم الإعجاز الإلهي ، الذي تُخذّى البشر - ولا يزال يتحداهم - أن يأتوا بشيء من مثله .

وكيف وَقَفَ كلَّ أساطين البلاغة والبيان والإبداع أمام هذا النص القرآني المعجز، فخشعت ملكات الإبداع لديهم أمام هذا الوحي الإلهي، الذي لا طاقة لبشر أن يأتي له يمثال .

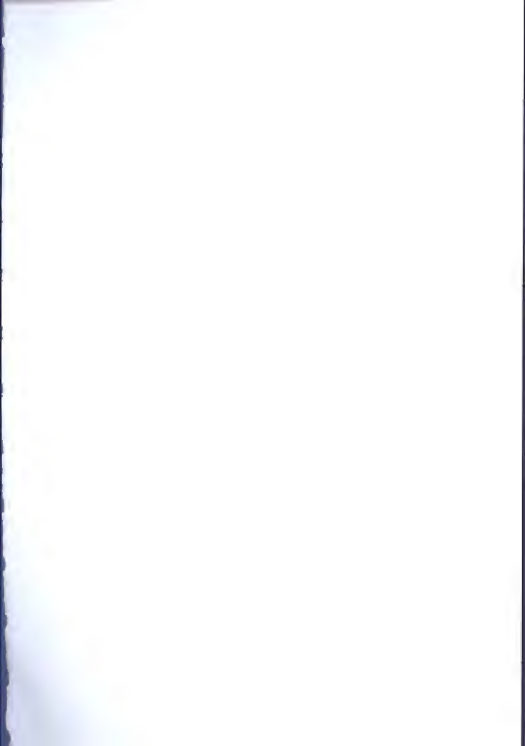
لقد استوى في ذلك جميع الخبراء ،: والبلغاء .: والمبدعول :. حتى الذين مَنْعَتُهُم العصبيات الدنيوية من الإيمان برسالة القرآن الكريم = في التوحيد .. والنبوة .. والشريعة .. ومنظومة القيم والأخلاق .. واليوم

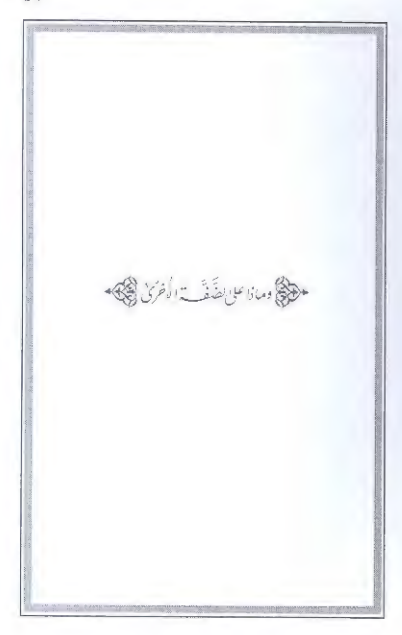
الآخر ، وما فيه من حساب وجزاء .. فأقسموا : " والله ما هو من كلام الإنس ، ولا من كلام الجن .. وإنه يعلو ولا يُعلَّى عليه " ! ..

لقد استعلى القرآن الكريم - ولا يزال - على تمود المتمرديس .. وعلى مقاصد المعادين من المستشرقين .. وعلى الذين أعماهم التعصّب من أهل الفرق الذين ذهبوا يلفقون الروايات الكاذبة لتأييد التعصّب والغلق والانحراف . وكذلك استعلى القرآن الكريم على الزنادقة ، الذين أرادوا ستر عجزهم الفاضح أمام الإعجاز القرآني يلملمة حتى الروايات التي عَذَلَ عنها رواتها ، والآراء التي انتفدها أصحابها ..

ولقد تكشفت عورات هؤلاء الزنادقة عندما رأيناهم يذهبون فيتبنون روايات الأحاد الواهية والساقطة والمجروحة - بل والموضوعة - ليعارضوا بها النص المعجز .. والمتواتر .. وقطعي النبوت ! .. ثم يتحدثون - مع ذلك كله - عن العلم .. والمنهج العلمي الذي يزعمون !! .. وصدق الله العظيم : ﴿ وَإِن كُنتُمْ فِي رَبِّ مِمَّا زُرُّكُا عَلَى عَبْدِنَا قَأْتُوا بِسُورَةِ مِن فِشْلِهِ، وَأَدْعُوا شُهَدَآءَكُم مِن دُونِ أَلَمَ إِن كُنتُمْ صَدِقِينَ \* فَإِن لَمْ تَفْعَلُوا وَلَن تَقَعَلُوا فَاتَقُوا النّار الَّتِي وَقُودُهَا النّاسُ وَالْجَبَارَةُ أُعِدَت لِلْكَفِرِينَ ﴾ [النه: ٣٠ - ٢٠ ] .

إنه الإعجازِ الخاتم - والتحدُّي الخالد .. وحجة الله البالغة على الناس إلى يوم الدين .. إنه القرآن الكريم .. ﴿ ذَلِكَ ٱلْكِنْبُ لَا رَبِّ فِيهِ هُدُى لِلْمُنْقِينَ ﴾ [القرة: ٢].







وإذا كان هذا هو القرآن الكريم: «الإعجاز - المُتَحَدَّي » و ه التَّحدُي - المُغَجِز » - الذي خشعت أمام إعجازه ملكات الإبداع والسبدعين ، فشهدت له الشهادات التي ضربنا عليها الأمثال .. فإن من الحق والواجب أن يسأل المرء - عند هذا الحد من هذه الدراسة : ماذا على الضفة الأجرى - ضفة الكتب المقدسة لمبنى الآخرين ؟!

وهنا ننهج ذات النهج ، فنستدعي شهادة الشهود - العلماء الخبراء - من أهل ثلك الدبانات .. شهاذات علماء اليهوذ : الخبراء في ه علم نقد النصوص على مدى موثوقية وموضوعية وأصالة أسفار العهد القديم .. وشهادة الخبراء من علماء الدراسات العبرية والتراث البيودي عن حال تلك الأسفار ، ولياقتها كني تكون كلام الله .. وكذلك شهادة أوثق موسوعات الحضارة المسيحية الغربية - [ الموسوعة البريطانية ] - عن حال وأصالة وموثوقية أناجيل العهد الجديد . ، وذلك ليميز الله الخبيث من الطبب . . و لسكيم عُلِيمٌ عَلَى عَنْ بَيِنَةٌ وَيَحْيَى مَنْ حَمَى عَنْ بَيِنَةٌ وَبَاتَ الله للخبيث من الطبب . . و لسكيم عُلِيمٌ عُلِيمٌ الأنفال : ١٤٦ ،

فقي كتاب ضم عددًا كبيرًا من اللهراميات العلمية الرضينة ، التي كتيها عدد من علماء اليهود وفلاسفتهم ، الذين تخصصوا في « علم نقد النصوص » . . أعلمت هذه الدراسات أن هذا الكتاب - العهد انقديم تقد تدخلت في كتابته وصياغته وإخراجه « أيدي بشرية » على اعتداد قزون - فلم يَعُد خالصًا لكلمات الله - بل إن أغليه لا علاقة له بالوحي الذي نزل - التوراة - على موسى عليه السلام . . فتوراة موسى قد نزلت

عليه بمصر، وباللغة الهيروغليفية، قبل غزو بني إسرائيل لأرض كنعان .. وقبل تبغور اللغة العبرية - التي هي في الأصل خليط من لهجات أرض كنعان بأكثر من قرن من الزمان .. ولقد كثبت أسفار العهد القديم - في معظمها إبان السبي البابلي [ ٥٩٧ - ٥٣٨ ق م] .. بينما موسى عاش ومات ودفن بمصر في القرن الثالث عشر قبل الميلاد ..

لقد جَمَعَ العالم اليهودي « زالمان شازار » هذه الدراسات العلمية التي كتبها نخبة من العلماء والفلاسفة اليهود ، الذين برعوا في « علم نقد التصوص » .. وصدرت هذه الدراسات في سفر كبير ، حمل عنوان [ تاريخ نقد العهد القديم من أقدم العصور حتى العصر الحديث ] .. في هذا الكتاب نقرأ – عن أسفار العهد القديم – :

» إن هذه الأسفار المقدسة هي من طبقات مختلفة ، وعصور متباينة ، ومُؤَلِّفين مختلفين ، حيث تستوعب هذه الأسفار ما يقرب من ثلاثة ألاف سنة من الزمن . . فلا ارتباط بينها ، سواء في أسلوب اللغة أم في طريقة التأليف .

إن القسم الأكبر من توراتنا لم يكتب في الصحراء .. وموسى لم يكتب التوراة كلها .. وأقول التوراة ليست إلا لفائف من أماكن وعصور مختلفة لرجال وحكام وغشائر وأسباط مختلفة .. ففيها ثماني مجموعات تعود إلى عصور مختلفة ، وهي :

ا فائف قديمة تعود إلى عصر الصحراء ( في سيناء ) تم تحريرها من
 قبّل أحد أبناء أفرايم .

٢ - ولفائف من تعاليم الكهنة ، تمث إضافتها إليها حتى عصر يوشع
 ابن صادق .

٣ - ولفائف أعداد الأسياط..

إلفائف باعترافات الأنبياء .

ه - ومجموعات من روايات پيت داود .

٣ - وأقوال الأنبياء ومجموعاتهم في بابل .

٧ - وأقوال الكهنة والأنبياء العائدين من السبي .

٨ - وتكملات مختارة من عصر الحشمونيين [ أي القرن الثامن قبل الميلاد ].

إن سفر التكوين قد ألّف بعد مثات السنين من استيطان النهود في فلسطين ، وبعد أن تحصن الأسباط في إرث استيطانهم بزمن طويل ، وإلا مؤلّف السفر لم يكن موجودًا على كل حال قبل عصر إشعيا - [ أي حوالي ٧٣٤ - ١٨٠٠ في م] .

أما بالنسبة لسفري الخروج والعدد ، فإنهما معالجة لأساطير وأشعار قديمة .

وإن الإصحاحات الثمانية والثمانين الموجودة في التوراة ، بين أنشودة موسى - الموجودة في سفر الخروج - وحثى الإصحاح الأخير من سفر العدد - هي ، في مجموعها ، كتاب أحكام مركب من أجزاء شعرية وتاريخية ، وأحكام وقواعد الكهنة . وطبيعة الأحداث فيها تنستازم أن تتزايد التغييرات والازدواجيات ، والتعديلات ، حيث إن العلاقة بين الأحداث

ضعيفة ، ومن الصعب علينا فهمها . وفي الأسفار كانت أقوال موسى قليلة إلى حد ما . كما أن أقوال داود قليلة في سفر آخر منسوب إليه .. ١١٠١ . تلك شهادة علماء اليهود ، الذين برعوا في الاعلم نقد النصوص الا في أسفار العهد القديم ، التي شاعت فيها أوصاف الازدراء للأنبياء والمرسلين .. تقول هذه الشهادة : إن علاقة هذه الأسفار بموسى واهية جدًّا . . وإن هذا الكتاب قد كتب على اعتداد ثلاثة آلاف عام .. الفي عصور متباينة ، ومن مؤلفين مختلفين الله بحال من الأحوال الله ..

وعلى هذا الدرب - درب تنزيه كلمات الله ووحيه عن هذا الذي حوته أسفار العهد القديم مما لا يناسب ولا يليق - سار خبراء العبرية والدراسات اليهودية .. فكتب الأستاذ الذكتور فؤاد حسنين علي - وهو من أبرز العلماء الخبراء في التوراة والتراث العبري - يقول : «إن العبرية التي هي خليط من الأرامية والكنعائية وكثير من اللغات - سامية وغير سامية - لا يرجع تاريخ ظهورها إلى ما قبل سنة ١١٠٠ ق م .

وإذا علمنا أن موسى ولد في مصر ، ونشأ في مصر ، وتثقف ثقافة مصرية ،

<sup>(</sup>١) زالمان شازار - محرر - [ تاريخ نقد العهد القليم من أقدم العصور حتى العصر الخديث] ج ١ ص ١٩٦، ٢٠٦، ٢١٤، ٢١٥، ٢١٥، ترجمة : أحمد محمد هريدي . تقديم ومراجعة : ٥٠ . محمد خليفة حسن - طبعة انجلس الأعلى للثقافة - الفاهرة سنة ٢٠٠٠ م .

وتدرج في مختلف الوظائف العسكرية حتى أصبح - كما يحدّث المؤرخ البهودي فلافيوس ٢ ٣٠ - ١٠٠ م ٢ ضابطًا في الجيش المصري ، ولم يخرج مع من خرجوا إلى سيناء - التي كانت وقتئذ إقليمًا مصريًّا - إلا تيواصل حياته المصرية بعيدًا عن استبداد الفرعون ، ولم ير موسى فلسطين ، وتوفي قبل أن تظهر العبرية إلى الوجود بأكثر من قرن ، فلغته كانت ولا شك اللغة المصرية القديمة .. ه(١) .

ولقد ضرب الدكتور فؤاد حسنين على الأمثلة على التناقضات والتغييرات والتحريقات التي أصابت نضوص هذه الأسفار - على امتداد قرون « تأليقها » - كما قال العلماء الخبراء اليهود - فقال :

« لقد درج بعض النساخ على التعليق على النص دون الإشارة ، فضمت تعليقاتهم إلى المتن ، وقد وُقَع مثل هذا عند ذكر المدينة المصرية [ سين - أسوان ] إذ عَلَّق الناسخ بعبارة : « حصن مصري » فضمت هذه العبارة إلى المتن [ حزقتين ، إصحاح ، ٣ - ١٥ ] - كما تعرضت عبارات وألفاظ كثيرة إلى التحريف ، فخرجت عن معانيها الأصلية ، فاضطرب المعنى واختلُ الأسلوب - [ إشعيا ، إصحاح ٢٩ - ٢٠ ] - ب

وذهب النساح بعيدًا فاستكملوا النصوص الناقصة ، مثل قانون الملك شموليل الأول - [ شموليل الأول . إصحاح ٨ : ١٠ - ٢١ ] .

 <sup>(</sup>١) د. قؤاد خستين علي إ التوراة الهيروغليفية ] ص ٤ ، ٥ طبعة القاهرة ~ دار
 الكاتب العربي ~ بدون تاريخ .

كما استباح اليهودي المتعصب لكتابه لنفسه الحق في تغيير ما جاء في المنسوبة إلى المنس ، لأنه لا يروقه - [ أيوب ، إصحاح ١ - ٥ ] . فالعبارة المنسوبة إلى أيوب : « لأن أيوب قال ربما أخطأ بني وجدّقوا على الله في قلوبهم " . هي - في الواقع - كما يعتقد مارتن بوثر - « أن أبنائي افترفوا إلىما وأنكروا الله " . إلا أن الناسخ شق عليه إثبات هذا المعنى .

ومما يؤيد رأي ماوتن لوثر ما جاء في العهد القديم – [ مزمور ١٠ – ٣ ] . والآن نتساءل : ما مدى أصالة النص الغبري ؟ هل هو النص الأصلي القديم الذي قد يعتمد عليه ؟

يكفي الباحث أن يقرأ فيه هذه المواضع المكررة - [ قابل بين مزمور ١٨ و وشموليل الثاني ، إصحاح ٢٢ ] ليدرك قيمة هذا السؤال .

والذي نعلمه أن هذا النص تعرَّض كثيرًا لأعمال الحرق والإبادة يسبب الحروب الداخلية أولاً ، والغرو الأجنبي ثانيًا ..

إن التوراة السلمرية - وهي ترجع إلى القرن الرابع ق.م تختلف عن النص الماسوري في أكثر من سنة آلاف موضع ، كما أن التسحة السامرية تنفق مع الترجمة السبعينية في الثلث - والترجمة السبعينية ليست في مجموعها دقيقة ، وبخاصة في إشعبا والمزامير ودانيال ، حيث لجد الترجمة حرة غير دقيقة ، كما أن مفر أرميا ينقص عن النص : العبري نحو السبع ، كما ينقص سفر أبوب نحو الربع .

كما للاحظ الاضطراب الكثير عند ترجمة بعض الألفاظ العيرية إلى اليوثانية ، كما أن هذه الترجمة لم تتم في عضر بعيثه ، فالتوراة مثلاً تمت ترجيبتها في القرن البالث ق. م أما سائر الأسفار الأخرى فقد ترحست في عصور متأخرة. لذلك فالآراء انتضارية حول الترجمة النسبعينية ، ليس فقظ خول ترتيبها وتنسيق أسفارها ، بل حول اختلافها أحيانًا عن النص العبري وترتيب العهد القديم العبري ، فضلاً عن أن الترجمة السبعينية تضم أسفارًا ليسنت شرعية ، ولم ترد في النص العبري ، لذلك استبدلت بترجمة أخرى ، ألا وهي ترجمة ( ثيودوليون Theodotion ) (1).

فهذه الشهادت العلمية - الواقعية .. والتي استندت إلى قواعد عنم نفذ النصوص - تسقط مصداقية هذه الأسفار التي كرست « ثقافة ازدراء الأنبياء والمرسلين ٢٠ .. ومن ثم تظعن هذه الثقافة المزيفة والمغتنوشة من الأنبياء والمرسلين ٢٠ . ومن ثم تطعن هذه الثقافة المزيفة والمغتنوشة من الأساس . وتدعو الذين قدسوها .. وتربوا عليها ، إلى الخروج من المستنقع الذي سقطوا فيه .

ولقد استند نقاد نصوص هذه الأسفار - كذلك - في نفي مصدافيتها وموثر قينها - إلى ما حوته من تناقضات تباعد بينها وبين أن تكون كلام الله ﴿ وَلُو كَانَ مِنْ عِندِ عَيْرِ اللّهِ لَوَجَدُواْ فِيهِ آخِيلَاهُا كَيْرًا ﴾ [النساء: ١٨]. وعن هذه التناقضات يقول العلامة الأستاذ الداكتور فؤاد حسنين على : إنه لا يوجد بالتوراة التي بين أيدينا خبر يُشتم منه أن مومىي هو الذي جاء بها أو أنزلت عليه ، بل على النقيض من هذا يوجد فيها ما يؤيد عكس هذا ، ومن هذه الأدلة مثلاً :

<sup>(</sup>١) المرجع السابق . ص ١٧ . ٢٦ . ٢١ . ٢٧ .

ما جاء في الآية السادسة من الإصحاح الرابع من سفر النثنية بخصوص وفاة موسى ، فبعيد البعد كله أن يكون هذا الخبر صادرًا عنه فقد ورد في هذه الآية : « لا يعرف شخص قبره حتى يومنا هذا » . .

وفي الآية العاشرة من نفس الإصحاح جاء : ﴿ وَلَمْ يَقَمْ بَعَدُ نَبَيْ فَيَ إسرائيل مثل موسى ، فكان حليمًا جدًا أكثر من جميع الناس الذين على وجه الأرض ﴾ .

فكل هذه الآيات وأمثالها تدلنا على أن المؤلف شخص آخر غير موسى . كما أن هناك زمنًا بعيدًا بين وفاة موسى وبين تأليف التوراة التي بأيدينا . ومن الأدلة الأخرى على ذلك ، الاختلافات والتناقضات في النص . كاستعمال [ يهوه ] و [ إلوهيم ] وبعض الألفاظ الأحرى التي نعلم أن معانيها تختلف أحيانا حسب البيئة وحسب الزمن . . والتي لا يمكن أن تكون قد صدرت عن شخص واحد وفي عصر واحد .

فقصة الخلق مثلاً جاءت في سفر التكوين - الإصحاح الأول: ٣٧ . قيها : كان الإنسان آخر الخلق . وعرض لنفس القصة في نفس السفر -الإصحاح الثاني : ٤ - ٢٥ - فكان الإنسان هو الأول ، وبعده جاءت الأشجار ، فحيرانات الحقول ، وطيؤر السماء .. الأمر الذي يجعل التوراة - كما هي الآن - وليدة عصور ونتاج عقليات متنوعة .

وقد استغلت في سبيل وضعها مصادر عديدة ، بعضها ذُكر كما هو ، وبعضها لحذف منه أم أُضيف إليه .

ومن أدلة تعدد المصادر : الاضطرابات الموجودة في يعض القصص ،

مثل قصة الطوفان: فالآية الثانية عشرة من الإصحاح السابع من سفر التكوين تنص على أنه دام [ ، 3 ] يومًا و [ ، 5 ] لبلة ، بينما نقراً في الآية الرابعة والعشرين من الإصحاح السابع من نفس السفر أنه دام [ ، ٥ ] يومًا و ين ثم إن أقدم المخطوطات الموجودة للتوراة الحالية تفصل بينها وبين النسخة الأصلية التي كُتبت عنها مدة تقرب من الألف عام ، وفي هذه المدة طرأ على الكتابة العبرية شيء كثير من التغيير والتبديل .. (1) .

#### 梁 裕 恭 恭

كذلك اعترف البابا شنودة - بابا الأرثوذكس - بأن ، بعض الأسفار الفانونية ، التي تعترف بها الكنيسة الأرثوذكسية وتقرها قد حذفت من الطبعة المتداولة الآن من العهد القديم ، تلك التي يطبعها ويوزعها البروتستانت !! .. أي اعترف بأن كتابه المقدس منقوص ، قد حذفت منه هذه الأسفار ، المختلف عليها بين كنائس المسيحية !! .. (٢) .

#### \$\$ \$10 \$15 \$15

وإذا كانت هذه نماذج من شهادات العلماء الخيراء على ما حدث للتوراة من تغييرات وتبديلات وإضافات وتحريفات ، خرجت بها عن أن

<sup>(</sup>۱) د. قؤاد حسنين علي : [ التوراة عرض وتحليل ] ص ۱۹، ۲۲، ۲۲، ۲۲، ۲۲، ۲۲ . ۲۲ مليعة القاهرة سنة ۱۹٤٦ م .

ا (٢) صحيفة [ وطني ] - المسيحية - القاهرة في ٥ - ١٠٠ - ٢٠٠٦ م .

تكون خالصة لكلمات الله ووحيه وإذا كتا قد سقنا - في البرهنة على ذلك - شهادة العلماء الخبراء اليهود في «علم نقد النصوص » ، لتكون شهادة شاهد من أهلها . فإن هتاك شهادات نصرانية كثيرة على ندني مصداقية وموثوقية الأناجيل التي اعتمدتها الكنائس المسيحية - منذ عصر الدولة الرومانية .. وبقرار منها ! - ..

لقد غاب إنجيل عيسى واختفى ! .. كما غابت توراة موسى واختفت ! .. وفرضت الدولة الرومانية على الكنائس النصرائية أربعة أناجيل . هي أنواع من « الشير . . والتواريخ ٥ التي لا تمثل وحي الله و كلماته التي أنولها على المسيح - عليه السلام - . . والتي كُنبَهَا كُثَابٌ غير معصومين - بل ومجهولون ! - وفي حقب بعيدة عن زمن المسيح ! . .

ولقد شهدت [ دائرة المعارف البريطانية ] - وهي أكثر موسوعات الحضارة الغربية المسيحية موضوعية ودقة واحترامًا - شهدت على . حال " هذه الأناجيل الأربعة .. ومدى مضداقيتها وموثوقيتها ، فقالت - في المادة التي كتبتها عن هذه الأناجيل - عن :

" أ - إنجيل مُتَّى: " إن كون مَتَّى هو مؤلف هذا الإنجيل أمر مشكوك فيه بجد " [ مجلد 7 ص ٢٩٧ ] ، ومن المُنسَلَّم به أن مَتَّى قد اعتمد في كتابة إنجيله على إنجيل مرقس ، أول الأناجيل تأليفًا ، حيث حوى ٢٠٠ عدد من أعداد إنجيل مرقس البالغة ٢٢١ عددًا ، أي ٣٠ % من محتويات إنجيل مرقس .

والسؤال الذي يتبادر إلى الذهن : كيف يعتمد نشَّى ، وهو حواري

المسيح الذي الازمه منذ بداية دعوته ، على إنجيل كتبه مرقس ، وهو تلميذ الحواري بطرس ، أي من الصف الثاني من أتباع المسيح ؟ ! . .

ب - إنجيل موقس - تقول عبه الموسوعة البريطانية - :

« في أفضل المخطوطات . فإن الأعداد من ٩ إلى ٢٠ تعتبر عمومًا إضافات متأخرة . والأعداد الأخيرة - ٢٠ : ٩ - ٢٠ غير موجودة في بعض المخطوطات ؛ ويؤجد عوضًا عنها مقاطع أقصر في مخطوطات أخرى . وهناك خلاف حول تأليف مرقس لهذا الجزء ٥ - [ المجدد الثاني ص ٩٥١ ، ٩٥١ ] .

ج - إنجيل لوقا : تقول عنه الموسوعة البريطانية : « إن مؤلف هذا الإنجيل يظل مجهولاً » - [ المجلد الثاني . ص ٤ ٩٥ ] -

ويتعارض هذا الإنجيل مع الأناجيل الأخرى في أمور هامة جدًا وحاسمة ، فهو يذكر أن المسيح صلب يوم ١٤ نيسان - | ابريل | - بينما يفهم من بقية الأناجيل أن الصلب كان يوم ١٥ نيسان ، ولا يذكر يوحنا في إنجيله تفاصيل رواية القربان المقدس أو العشاء الأخير ، التي أصبحت فيما بعد شعيرة من شعائر المسيحية ، ولا يذكر أن المسيح تعمّد بواسطة يوحنا المعمدان ، وفي حين يفهم من إنجيل يوحنا ، أن

رسالة المسيح استغرقت ثلاثة أعوام ، فإنه يفهم من الأناجيل الأخرى أنها استغرقت عامًا واحدًا .

ويوحنا هو الوحيد الذي ذُكِرُ أن غيسي أخبر تلاميذه قبل صلّبه أنه سيرسل ، الفارقليط ، . . وهذه الاختلافات الهامة - وغيرها كثير - جعلت الموسوعة البريطانية تورد قول الأسقف ، بابياس ، - المتوفى سنة ١٣٠ م - عن وجود أكثر من يوحنا - يوحنا بن زيدي الحواري - ويؤحنا أخر هو الكاهن في أفسيس .

وفي داخل الإنجيل يفهم أنه كُتِبَ بواسطة حواري محبوب مجهول الاسم .

ويما أن الشواهد الداخلية والخارجية مشكوك فيها ، فإن الفرضية المطروحة لهذا العمل هي :

أن إنجيل يوحنا ورسائله حررت في مكان ما في البشرق ، ربما في أفسس ، كإنتاج لمدرسة أو دائرة متأثرة بيوحنا في نهاية القرن الأول الميلادي ، - 1 المجلد الثاني ص ٩٥٥ ] .

كما أن تاريخ كتابة هذه الأناجيل متأخر عن عصر المسيح - علبه انسلام - وتاريخ رفعه .

ولذلك فهي تتحدث عن أحداث سابقة على تاريخ كتابتها , . ومن ثم فهي فاقدة لشروط الشهادة على هذه الأحداث ,

فأقدم هذه الأناجيل - كما تذكر ذلك إلىموسوعة البريطانية ] - المجلد الثاني ص ٩٥٣ - ٩٥٥ . وهو إنجيل مرقس. كتب ما بين سنة ٦٥ و سنة ٧٠ م - أي بعد ثلاثين عامًا من رقع المسيح - عليه السلام - ..
 وإنجبل مَثَّى كُيتِ ما بين سنة ٧٠ م و سنة ٨٠ م .. وإنجبل لوقا كُتِتِ سنة ٨٠ م .. أما إنجبل يوحنا فكتب في نهاية القرن الميلادي الأول .
 هذا إذا سلمنا بأن كُتَّابِها هم الذين نسبت إليهم كتابتها ! .. مع الأحد في الاعتبار أن مرفس ولوقا لم يشهدا أحداث القصة التي كتباها .. وإنما كتبا ما سمعاه شفهيًّا من قصص تلك الأحداث ، نقلاً عن الجيل السابق عليهنما ! » .

وكما يقول الأسقف ( بابياس « - المتوفى سنة ١٣٠ م - أي المعاصر لكتبة هذه الأناجيل - :

«إن مرقس الذي كان ترجمانًا لبطرس ، قد كتب القدر الكافي من الدقة التي سمحت بها ذاكرته ما قبل عن أعمال يسوع وأقوانه ، ولكن دون مراعاة للنظام ، لأن مرقس لم يكن قد سمع يسوع ، ولا كان تابغًا شخصيًا له ، لكنه في مرحلة متأخرة . . قد تُبعَ بطرس »(١) .

وفي هذا النص الخطير للأسقف « بابياس » تصريح بأنَّ مزقس قد كتب « ما سمحت ذاكرته .. ودون مزاعاة للنظام » ..

الأمر الذي ينفي نفيًا فاطعًا عن هذه النصوص النصرائية صفة الوحي الإلهي المعبر عن كلمات الله « فهي « ذكريات بشرية . . تفتقر للنظام! . .

 <sup>(</sup>١) ق. أحمد عبد الوهاب [ المسيح في مصادر العقائد المسيحية | ص ١٥ - مكتبة وهية - القاهرة سنة ١٩٧٨ م .

ولقد قال ، الأب كانينجسر R.P. KANENGESSER - الأستاذ بالمعهد الكاثوليكي بباريس : « يجب الأخذ بحرفية الأناجيل .. فهي كتابات ظرفية خصامية ، حرر مؤلفوها تراث جماعتهم المسيحية » .. كما كتب مؤلفو كتاب [ الترجمة المسكونية للعهد الجديد ] - وهم أكثر من مائة متخصص من الكاثوليك والبروتستات - فقالوا : « لقد جمع المبشرون وحرروا ، كل حسب وجهة نظره الخاصة ، ما أعطاهم إياه التراث الشفهي » . كما قال العلامة الفرنسي الدكتور موريس بو كاي : « إننا لا نملك أي شهادة لشاهد عيان لحياة المسيح ، وهذا خلافًا لما يتصوره كثير من المسيحيين »(١) .

وكما تقول [ دائرة المعارف البريطانية ] : « فإن جميع النسخ الأصلية للعهد الجديد ، التي كتبت بأيدي مؤلفيها الأصليين ، قد اختفت . وأن هناك فاصلاً زمنيًا لا يقل عن مائتين أو ثلثمائة سنة بين أحداث العهد الجديد وتاريخ كتابة مخطوطاته الموجودة حاليًا » [ المجلد الثاني ص ٤١ ٩ ] .. وعلاوة على ذلك .. فإن هناك أكثر من مائة وخمسين ألفا [ ٠٠٠ ، ، ٥٠ ] من مواضع الاختلاف بين المخطوطات التي طبعت منها الأناجيل المتداولة الآن ! .. وهذه الاختلافات ليست بين مخطوطات الأناجيل المخلفة فقط ، بل وفي مخطوطات الإنجيل الواحد .. وبنص عبارة الموسوعة البريطانية ] - المجلد الثاني ص ٤١ ٩ ٤ . : « فإن جميع نسخ

 <sup>(</sup>١) موريس بوكاي دراسة الكتب المقدسة في ضوء المعارف الحديثة ع ص ١١،٧٨
 طبعة دار المعارف - منة ١٩٧٧ م .

الكتاب المقدس قبل عصر الطباعة تظهر اختلافات في النصوص ... وإن مقتبسات آباء الكنيسة من كتب العهد الجديد ، والتي تغطيه تقريبًا ، تظهر أكثر من مائة وخمسين ألفا من الاختلافات بين النصوص »(١) .

#### 华泰泰

تلك شهادات العلماء الخبراء بأناجيل العهد الجديد . . سقنا طرفًا منها -بعد شهادات العلماء الخبراء بأسفار العهد القديم . . لبيان مكانة هذه النصوص ، التي كتبها بَشَرٌ بَدُّلُوا وغَيُرُوا وحُرَّفُوا مكلمات الله .

وبدلك يتميز ويمتاز القرآن الكريم - « الإعجاز - المُتَحَدِّي » و «التَّحَدِّي - المُتَحَدِّي - المُتَحَدِّي - المُتَحِدِ ». والذي خشعت له وشهدت ملكات الإبداع بأنه وحي الله المباشر الذي لم يُصِبُه أي تحريف أو تغيير أو تبديل .. يتميز ويمتاز عن الكتب التي تدخلت في كتابتها أيدي البشر .. ثم زعموا أنها من عند الله .. يتميز الكتاب [ الذي لا ريب فيه ] عن الكتاب الذي قال - الله في أهله ﴿ فَوَيْلٌ لِلَّذِينَ يَكُنُبُونَ الْكِتَابُ بِأَيْدِيمُ ثُمَّ يَقُولُونَ هَلَا مِنْ عِندِ أَلَيْ لِيَسْتُرُوا بِهِ مُ ثَمَّ لَلْ الله عَنه عَمَّا كَلْبَتُ أَيْدِيهِمْ وَوَيْلٌ لَهُم مِمَّا كَلْبَتُ أَيْدِيهِمْ وَوَيْلٌ لَهُم

#### 0000

 <sup>(</sup>١) انظر في ذلك - أيضا - : محمد السعدي [ حول موثوقية الأناجيل والتوراة ]
 ص ١٥ - ٣٧ طبعة طرابلس ليبيا سنة ١٩٨٦ م .

# المحتوبات

| سفحة | ال                                                 | الموضوع   |
|------|----------------------------------------------------|-----------|
| ٥    |                                                    | مقدمة     |
| 14   | عن إعجاز القرآن وشهادات                            | ه مدخل    |
| ۲.   |                                                    | ـ شهادا،  |
| * *  | ة وأحفاده                                          | ـ مسيلم   |
| 1.7  | شاهد من أهلها بربربربربربربرب                      | . وشهد    |
| ٣٢   | شيخ الأمناء                                        |           |
| 44   | والقرآن                                            |           |
|      | ب بمراجعات الشيعة حول مسألة التحريف وتخليهم        |           |
| 24   | الموجود في كتبهم                                   | الباطل    |
| ٤V   | على الضفة الأخرى                                   | ه وماذا   |
|      | بن شهادات العلماء الخيراء على ما حدث للتوراة من    | ۔ تماذج   |
| ءِ م |                                                    | تغييراد   |
| ٥٨   | دائرة المعارف البريطانية على حال الأناجيل الأربعة. | . شهادة   |
| 7 5  |                                                    | المحتويات |





### هَالْآلِيكَابُ

كتاب تحدّى الإنس والجن أن يأتوا بسورة من مثله - ولو كان بعضهم لبعض ظهيرًا .. وشهد له الخبراء - من غير المؤمنين - أنه ليس كلام بشر .. فقال قاضي قريش "الوليد بن المغيرة ": «ما هو من كلام الإنس ولا من كلام الجن .. وإن له لحلاوة ، وإن عليه لطلاوة ، وإنه يعلو ولا يُعلَّى عليه " . أما القس الإنجليزي "مونتجمرئ وات " - الخبير في الكتب المقدّسة - فلقد قال: "إنّ القرآن هو وحي الله المباشر إلى محمد .. لم يصبه أي تحريف .. عندما تحدى محمد أعداءه أن يأتوا بسورة من مثله ، كان طبيعيا أن يعجزوا عن مواجهة التحدي ، لأن هذا القرآن من عند الله ، وما كان لبشر أن يتحدى الله ...

